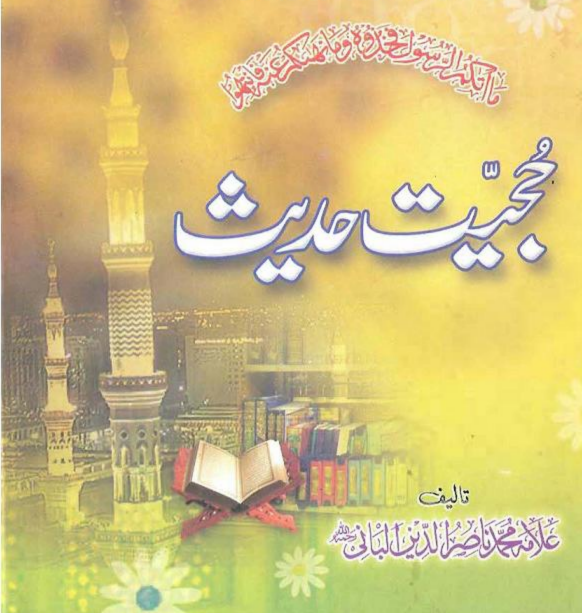
www.KitaboSunnat.com



مكتبين



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تصديق واجازت كے بعداب

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

📨 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ،فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع ہے محض مندر جات کی

نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

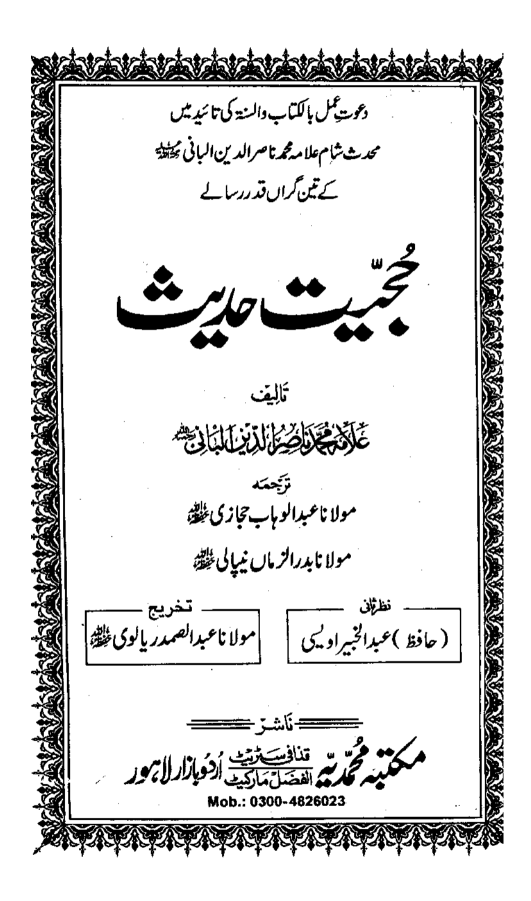
🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیخ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں گئی کتاب وسنت ڈاٹ کام

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com



#### جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

| ı               | مجيت ديث    | نام كتاب |
|-----------------|-------------|----------|
| عبدالرحيان عابد | <del></del> | بابتمام  |
| نغمت اللهيم     |             | کپوزنگ - |
| مئ 2009ء        |             | طبع دوم  |
| 1100            |             | تعداد    |
| 140/-           |             | تيت      |

#### استاكست

مكتبه الل حديث امين بورباز ارفيصل آباد 041-2629292,2624007

اسلامی کتب خانهٔ ڈاک خانه بازار چیچاوطنی ٔ ضلع ساہیوال 0346-7467125,0301-4085081



E:mail;maktabah\_muhammadia@yahoo.com &maktabah\_m@hotmail.com



#### عرض ناشر

فتذا نکار حدیث کی تاریخ کا سرسری جائزہ لینے سے واضح ہوتا ہے کہ حدیث نبوی کی جیت اواہیت کے مثل بن دوطرح کے ہیں، ایک طبقہ ان منکرین کا ہے جو تھلم کھلا حدیث کی جیت کا انکار کرتا ہے، اوراس انکار کو اپنا مقصد قرار دیتا ہے۔ دوسرا طبقہ ان لوگوں کا ہے جو صراحة حدیث کی جیت کے منکر نہیں، بلکہ اس کو زبانی طور پر قابل اعتاد شلیم کرتے ہیں، کیکن تاویل واحتیال کی الیمی راہ اختیار کرتے ہیں کہ جس سے حدیث کی حیثیت مجروح ہوتی ہے اور لوگوں پر بیتا ثر قائم ہوتا ہے کہ سنت نبوی کو تشریعی اعتبار سے کوئی اہم مقام حاصل نہیں، بلکہ خود ساختہ اصولوں کی ہوتا ہے کہ سنت نبوی کو تشریعی اعتبار سے کوئی اہم مقام حاصل نہیں، بلکہ خود ساختہ اصولوں کی روثنی ہیں اس کی تو جیہ و تاویل کی جائتی ہے۔ بعض احادیث کی تاویل یا انکار سے متعلق اس طبقہ کے رویہ سے اوّل الذکر گروہ کو تقویت ملتی ہے، اسلامی تاریخ کے قدیم و جدید دونوں عہد میں اس راس طبقے) کی مثالیں موجود ہیں۔

مئرین کی پہلی قتم کا موقف چونکہ واضح ہے، اس لیے اس کی تر دید بھی آسان ہے، اکثر علاء اسلام نے اس موضوع پر قابل قدر کام کیا ہے، لین دوسری قتم کا جواب نسبتاً مشکل اور محنت طلب ہے، کیونکہ بسا اوقات اس کے موقف کی تعیین ہی دشوار ہوجاتی ہے، جس پر جواب یا تردید کا انحصار ہوتا ہے، اس وجہ سے موضوع کی اس شق پر انہی علاء کی کوششیں کامیاب ہوسکی بیں جوابی دقت رسی اور مکت شخی کے لیے مشہور ہیں۔ چونکہ سنت اور علوم سنت کے تحفظ کا ذمہ خود اللہ تعالی نے لیا ہے، اس لیے ہم دیکھتے ہیں کہ بید دور بھی ایسے بالغ نظر علاسے خالی نہیں جوسنت نبوی کی مدافعت کا کام اولین فرض کی حیثیت سے انجام دیتے ہیں۔

زیر نظر کتاب محدثِ شام علامہ محمد ناصر الدین البانی مینید کی تصنیف ہے جن کا شارفن مدیث کے اساطین اور سنت نبوی کے نکتہ شناسوں کی صف اول میں ہوتا ہے، میری کیا بساط کہ



ان کے مقام و مرتبہ پر روشنی ڈالوں ، ان کی فنی مہارت ، علم حدیث سے ان کا شغف، اس کی خدمت کے لیے ان کا شغف، اس ک خدمت کے لیے ان کی عظیم قربانیاں ، حب نبوی میں ڈوبا ہوا ان کا اسلوب ، وفاع عن السنة کی راہ میں ان کارواں اور شکفتہ قلم اور سیرت وعمل کے میدان میں محدثین کرام کی سادگی وقناعت اور فرائض وسنن کا غیر معمولی جتن ، بیان کے نمایاں اوصاف ہیں ۔

اس مجموعہ میں جیت حدیث کے موضوع پرعلامہ البانی بھٹائے کے بین رسالوں کا اردوتر جمہ شامل ہے، جیت حدیث کے اثبات اور سنت نبوی کے مقام کی تعیین و توضیح کے سلسلہ میں علامہ البانی بھٹائے نے جو بچھ لکھا ہے وہ کسی تعارف وتم بید کامختاج نہیں ،لیکن چونکہ زر نظر مجموعہ میں ان کی متعدد تحریروں کو بچا بیش کیا جارہا ہے، اس لیے یہ چند سطور ناگز برظیس ناظرین اگر کوئی سقم محسوس کریں تو ضرور مطلع فرما کیں۔

الله تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس مجموعہ کومفید ومقبول بنائے اورمصنف مجھلیا کواجر جزیل سے نواز ہے۔

الحمد للدم حتبة محمدیة کی طرف سے اس سے قبل بھی بہت ساری اصلاحی کتب شاکع ہوں ہیں۔ یہ بھی اس سلطے کی ایک کڑی ہے۔ امید ہے کہ قار کین اسے پند فرما کیں گے اور مولف مترجم ناشر محن اور جملہ معاونین کواپنی نیک دعا وَں میں یا در کھیں گے۔

وصلى الله على محمد و على اله و صحبه وسلم والحمد لله رب العلمين\_

عبدالرحمان عابد

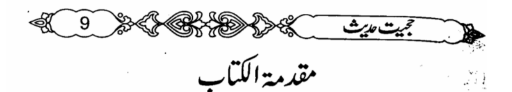
14-+4-14-1

### فهرست

| صفحات | موضوعات                                                         |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 9     | مقدمة الكتاب                                                    |
| 29    | € پېلارساله                                                     |
| 31    | اسلام میں سنت نبوی کامقام اور صرف قر آن کریم پراکتفا کی تر دید  |
| 31    | قرآن کریم ہے سنت کاتعلق                                         |
| 32    | فہم قرآن کے لیے سنت کی ضرورت اوراس کی مثالیں                    |
| 36    | سنت کوچھوڑ کر قر آن پراکتفا کرنا گمراہی ہے                      |
| 39    | فنہم قرآن کے لیے زبان دانی کافی نہیں                            |
| 41    | الهم تنبيه                                                      |
| 43    | <i>حدیث مع</i> اذ پر بحث                                        |
|       | ° دوسرارساله                                                    |
| 45    | عقائد میں حدیث آحاد سے استدلال واجب ہے نے گفین کے شہبات کا جواب |
| 47    | مقدمه                                                           |
| 48    | عقائد میں حدیث آ حادیے استدلال واجب ہے                          |
| 49    | وجوبات                                                          |

|     | 6 % & & & & & & & & & & & & & & & & & &                       |          |
|-----|---------------------------------------------------------------|----------|
| 87  | المستعمل المسالم : عقائد واحكام كے ليے حديث ايک متقل جمت ہے   | )        |
| 89  | بها فصل<br>پهن صل                                             | <b>,</b> |
| 89  | حديث كي طرف مراجعت كاوجوب اوراس كي مخالفت كي حرمت             |          |
| 89  | قرآن کریم کا حدیث رسول ہے فیصلہ کرانے کا تھم                  |          |
| 94  | ہر چیز میں نبی مُنافِیم کی احباع کی دعوت دینے والی احادیث     |          |
| 99  | مندرجه بالانصوص كاخلا صداستدلال                               |          |
| 102 | عقائداوراحکام کے اندرسنت کی اتباع ہردور میں لا زم ہے          |          |
| 103 | متاخرین کاسنت کو حکم بنانے کے بجائے خوداس پر حاکم بن جانا 💮 3 |          |
| 104 | متاً خرین کے ہاں حدیث کی اجنبیت                               |          |
| 105 | متأخرین کے وہ اصول جن کی و جہہےا حادیث متر وک ہوئیں 5         |          |
| 107 | وسری فصل                                                      | ,        |
| 107 |                                                               |          |
| 109 | حدیث پراصول اور قیاس کومقدم کرنے کی غلطی کا سبب 9             |          |
| 117 | بسری فصل                                                      | <b>)</b> |
| 117 | عقا ئداورا حکام دونوں میں خبر واحد کی جمیت                    |          |
| 118 | ایک شبه اوراس کا از اله                                       |          |
| 121 | خبرِ واحد کے جحت نہ ہونے کا عقیدہ وہم وخیال کی بنیا د پر ہے 1 |          |
| 122 | خبر واحدے عقیدہ حاصل کرنے کے وجوب پر دلائل 2                  |          |
| 128 | امام شافعی بینشهٔ کاخبر واحدے عقیدہ کا اِثبات                 |          |
| 129 | عقیدہ کے لیے خبر واحد کودلیل نہ بنا نابدعت محدثہ ہے 9         |          |
|     |                                                               |          |

| <b>€</b> (_7 | المنتسيث المناسك المنا |  |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 132          | بهت می اخبارآ حاد کاعلم اوریقین کا فائده پہنچا نا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 135          | افا د وَعلم میں خبرِ شرعی کود وسری خبروں پر قباس کرنے کا فساد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|              | حدیث آ حاد کے متعلق علم یقینی کے فائدہ نہ پہنچانے کے دعویٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| 137          | کاسبب حدیث کےمقام سے جہالت ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|              | حدیث کے بارے میں بعض فقہا کے موقف اور سنت سےان کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 139          | نا وا قفیت کی دومثالیس <sub>ر</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| 142          | چوهمی فصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 142          | تقليدا ورتقليد كومذ بهب ودين بنالينا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| 142          | تقلید کی حقیقت اوراس ہے بچاؤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| 146          | تقلید سے ائمہ کی ممانعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| 147          | علم صرف الله تعالى اوررسول الله كاقول ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 152          | دلیل جانے ہے عاجز فخص کے لیے تقلید کا جواز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| 155          | اہل نداہب کی اہل اجتہاد ہے جنگ اور ہر خص پرتقلید کا بیجاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|              | اپنے ائمہ کے کیے تعصب کرنے میں مقلدین کا ان کی مخالفت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 156          | كرنا اوران كي تقليد كوفرض كرنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| 157          | مقلدین میں اختلاف کی کثرت اور اہل صدیث میں اس کی قلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| 162          | تقلید کی تباہ کاریاں اورمسلمانوں پراس کے برےاثرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 163          | آج کے مہذب مسلمان نوجوان کا فریضہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |



#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على عبده و رسوله محمد واله

وصحبه اجمعين اما بعد قال الله تعالى

الله عَنْ الله الله عَنُو اَطِيْعُوا الله وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَ اُولِى الْاَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ اللهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالسَّامِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

شریعت اسلامیہ قیامت تک کے لیے نازل ہوئی ہے جوابی نزول سے لے کر دنیا کے فیم ہونے تک نافذ ہے۔ اس کا مرجع اور محرر کتاب اللہ اور حدیث رسول اللہ ہے اور یہی دونوں چیزیں اس کی اساس اور بنیاد ہیں۔ کتاب اللہ تو اس دین اور صراط متنقیم کا ایسامندی اور عظیم مجزہ فیہ کہ کہ زمانہ نزول سے لے کر آج تک کوئی قوم اس کی چھوٹی سے چھوٹی آیت کا مثل بھی پیش نہیں کرسکی ۔ قرآن کریم کی ہزاروں الی آیات ہیں کہ جود نیا کے ہرافق پر پھیلی اور چھائی ہوئی ہیں اور احادیث مبارکہ پوری کی پوری ان آیات کی تشریح ہیں۔ لہذا نبی اکرم مُن اللہ کی زبان اطہر سے جوارشادات وارد ہوئے وہی رشد وہدایت ہیں جس کی اتباع قیامت تک آنے والے ہرفرد مرفر فرض اور لازم ہے۔

اللہ تبارک و تعالی نے نبی مظافر کو خاتم الا نبیاء بنا کر مبعوث فرمایا اور آپ پر اپنی آخری کتاب یعنی قرآن کلیم کو نازل فرما کر قیامت تک آنے والے لوگوں کو اس چیز کا پابند کر دیا کہ میں نے تم میں رسول اس لیے بھیجا ہے کہ تم اس کی اطاعت و فرما نبرداری کروئیہ میرانکم ہے اور جس نے میر رسول کی نافرمانی کی اور اس کے احکامات کی مخالفت کی تو وہ یا در کھ لے کہ اس کی دنیا تو برباد ہوئی سو ہوئی 'آخرت میں بھی اس کے لیے در دناک عذاب ہے۔اللہ تعالی نے نبی مگا تھی کو ایک مستقل مطاع کی حیثیت دی ہے۔ یہیں کہ جو تہارا جی چاہے تم اس کے پرعمل نبی مگا ہے جاس کے پرعمل

المنافع المنا

کرواور جومن پیندنہ کرے تو اس کوچھوڑ دو بلکہ ایمان بالرسول یہی ہے کہ پہلے آپ پرایمان لایا جائے کہ آپ کو اللہ تعالیٰ نے ہمارا ہادی بنا کرمبعوث فرمایا ہے اور آپ کی لائی ہوئی شریعت کی مطابق ڈھل جانا ہے۔ کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی اطاعت کے ساتھ ساتھ اس چیز کی نشا ند ہی کردی ہے کہ وہ رسول جس کی اطاعت کوہم نے اپنی اطاعت کے ساتھ ساتھ اس چیز کی نشا ند ہی کردی ہے کہ وہ رسول جس کی اطاعت کوہم نے اپنی اطاعت کے ساتھ دکر کیا ہے تو ہم اس کی اطاعت کرنے والے کوہھی ایسے بلند مقام پر بیٹھا ئیں اطاعت کے سے ہاں تک اس کی عقل کی رسائی بھی نہیں ہو سکتی اور جس نے اس کی اطاعت سے انکار کیا تو اسے ایسا کوڑ اور در ور پرائے کہ جس کا ہر داشت کرنا اس کے بس میں نہیں ہوگا اور اس کے بر عکس اور اس کی دنیا بھی اتنی تنگ ہوجائے گی کہ اسے کہیں بھی سکون کا سائس لینا نصیب نہیں ہوگا ، اور اس کی دنیا بھی اتنی تنگ ہوجائے گی کہ اسے کہیں بھی سکون کا سائس لینا نصیب نہیں ہوگا ، اور اس کی دنیا بھی اتنی تنگ ہوجائے گی کہ اسے کہیں بھی سکون کا سائس لینا نصیب نہیں ہوگا ، اور اس کی دنیا بھی اتنی تنگ ہوجائے گی کہ اسے کہیں بھی سکون کا سائس لینا نصیب نہیں ہوگا ، ایساں تک کہ کی طور براس کے سرسے اسلام کی حفاظت اٹھالی جائے گی ۔

ہرمسلمان پر نبی مُظَافِیْم کی اطاعت کا واجب ہونامطلق ہے مقیدنہیں کیوں کہ جس طرح آپ کی زندگی میں آپ کی اطاعت فرض تھی اس طرح آپ کی وفات کے بعد بھی فرض ہے اور احکام شریعت بھی آپ کی اطاعت پر دلالت کرتی ہیں۔ان میں کسی وفت یاز مانہ ،آپ کی زندگی یا وفات کی قیدنہیں بلکہ مطلقا اللہ تعالیٰ نے تمام لوگوں کو آپ کی اطاعت کا پابند کیا ہے جسیا کہ تھم ربانی ہے ما التی گوڑ کی گوٹ کو گوٹ کو گائتھو اللہ الحصر : 2)

یعنی رسول جو چیز تنہیں دے وہ لےلواور جس چیز سے تم کومنع کرے اس سے باز آ جا ؤ۔ دوسرے مقام پرارشادر بانی ہے۔

فَإِنْ تَنَازَغْتُمْ فِيْ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيُوم الْأَخِر.

اوراً گرتمہاراکسی چیز ،کسی معاملہ یا کسی مسئلہ میں کسی بھی قتم کا کوئی تناز عدکھ اہوجائے اگرتم
کواللہ تعالیٰ پرایمان ہے کہ وہی تمہارااورکل کا نئات کا خالق و ما لک ہے اوراس بات پر بھی تمہارا
یقین ہے کہ ایک دن تمہیں اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی گذشتہ زندگی کے حساب و کتاب کے لیے
پیش ہونا ہے۔ تو تمہیں تھم و یا جاتا ہے کہ اپنا مقدمہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی عدالت میں

جیت مدیث ہیں گا ہے۔ پیش کرویہ ئی تنہیں میچ فیصلہ ہے آگاہ کریں گے۔

یہاں اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹانے کا مطلب ہے اس کی کتاب یعنی قرآن تھیم اور رسول کی طرف لوٹانے کا مطلب ہے ہے کہ ان کی زندگی ہیں تو ان کی طرف رجوع کر واور ان کی وفات کے بعد ان کی سنت کی طرف رجوع کر و - جیسا کہ قربان اللہ ہے 'لقد کان لکم فی دسول اللہ اسو قہ حسنہ ''یعنی مسائل مصائب اور الآم دغیرہ ہے امن کے لیے اسوہ رسول بچل بیرا ہوجا کہ کہ بھی کا میا بی کا ضامن ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے پینے ہوئے اسوہ کو چھوڑ کر اگر کسی اور کے بیرا ہوجا کہ کہ بھی کا میا بی کا ضامن ہے ۔ اللہ تعالیٰ کے پینے ہوئے اسوہ کو چھوڑ کر اگر کسی اور کسی میں ہوگا جو کہ جابی و بربادی کا باعث ہے ۔ مقصد ہیہ کہ اللہ تعالیٰ کے رسول جیس ۔ سوچنے کی بات ہے ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے نبی کا گئی ہو کہ میام عطا فر مایا ہے تو کیا آب پی مرضی اور چا ہت ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے نبی کا گئی کی طرف منسوب کر سکتے ہیں؟ نہیں بلکہ ہرگر نہیں کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے اس بات کی وضا حت اس طرح فرمائی کرسے نہیں کہہ سکتے تو پھر یہی آپ کے واجب الا جاح اور واجب الا طاعت ہونے کی سب سے بوری دلیل ہے ۔ لہذا آپ کی اطاعت وا جاح کا مطلب معلوم کر کے اس پرعمل پیرا ہونا ہم سب سے بوری دلیل ہے۔ لہذا آپ کی اطاعت وا جاح کا مطلب معلوم کر کے اس پرعمل پیرا ہونا ہم سب بے بوری دلیل ہے۔ لہذا آپ کی اطاعت وا جاح کا مطلب معلوم کر کے اس پرعمل پیرا ہونا ہم سب بے بوری دلیل ہے۔ لہذا آپ کی اطاعت وا جاح کا مطلب معلوم کر کے اس پرعمل پیرا ہونا ہم سب بے بوری دلیل ہے۔ لہذا آپ کی اطاعت وا جاح کا مطلب معلوم کر کے اس پرعمل پیرا ہونا ہم سب

اگرہم یہ کہیں کہ ہم صرف قرآن کریم پڑمل کر کے آپ کی اتباع کررہے ہیں تو یہ غلط ہے
کیوں کہ قرآن حکیم کے بے شارا حکامات و فرامین ایسے ہیں کہ جن میں واضح طور پر ہمیں معلوم
نہیں ہوتا کہ ہم اس پر کس طرح عمل کریں' ان احکامات و فرامین کو جب ہم آپ کے اسوہ پر
پر کھتے ہیں تو پھر ہمیں راستال جاتا ہے ورنہ صافر بالدین بین ذالک والاحشر ہے۔ تو جب آپ
کے طریقہ قول و فعل اور فرامین سے ان مسائل کا حل ملتا ہے تو پھرکون ایسا بدنصیب ہوگا جو میہ کے
کہمیں آپ کے فرامین یا آپ کی وضاحت کی ضرورت نہیں۔

نبی مَنْ اللَّهُ إِلَى كُورِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

المسلم ا

(۱) نی تُلَیِّم کی وفات کے بعدسب سے پہلامسلہ جو پیش آیا تو وہ آپ کی تدفین کے متعلق تھا' وقت طور پر بیہ بہت بڑا مسلہ بن گیا اور مختلف آراء سامنے آئیں لیکن بیمسلہ اس وقت حل ہوا جب سیدنا ابو بکر صدیق بیش کی کہ اللہ تعالیٰ کا نبی جہاں فوت ہوتا ہے اس کو و بیں وفن کیا جا تا ہے۔ اس سے پہلے کوئی کہتا تھا کہ بقیج الغرقد میں دفن کیا جائے' کوئی کہیں کامشورہ دے رہا تھا اور کوئی کسی جگہ کا۔

(۲) نبی مُنْ الله کی موفات کے بعد عرب کے کچھ لوگ مرتد ہو گئے اور زکو قریبے سے انکاری ہوگئے ،سید نا ابو بکر صدیق دائی نے اعلان فر مایا کہ اللہ کی قسم میں ہراس شخص ہے لڑوں گا جس نے نماز اور زکو قرمیں کوئی فرق جائز رکھا،سید ناعمر دائی نئی کہا اے ابو بکر تم بیالوائی کیسے لاوگ لا الدالا لاوگ جبکہ نبی خالی فرما ہے ہیں کہ'' مجھاس بات کا حکم دیا گیا ہے کہ جب تک لوگ لا الدالا اللہ کا اقرار نہ کر لیس ان سے لڑائی کا حکم دیا گیا ہے ، ہاں جب وہ لا الدالا اللہ کا اقرار کرلیس تو اس وقت ان کے اموال اور ان کی جانیں ہوگئیں اور ان کا حساب اللہ تعالی پر ہے،سید نا ابو بکر صدیق دائی خوصہ ہے اس میں سے ایک جملہ صدیق دائی نے جو صدیث پڑھی ہے اس میں سے ایک جملہ آپ بھول کے ہیں اور وہ جملہ ہے کہ الا بحق الاسلام، بعنی اگروہ لوگ اسلام کے حق میں کوتائی کریں گئی نے بیں اور وہ جملہ ہے کہ الا بحق الاسلام، بعنی اگروہ لوگ اسلام کوتی نہیں؟ ۔ اللہ کوتائی کریں گئی نے بی اور ان کی جو کہ وہ کی اور ان کی اور ان کی جو کہ وہ نہی نگا تھ کے کہ الا بحق کی اور ان گئی بھی روک کی جو کہ وہ نی نگا تھ کے کہ کی میں نے بچھ کی اور ان گئی بھی روک کی جو کہ وہ نہی نگا تھ کے کی دور میں کرتے سے تو کیا ز کو قاسلام کاحق نہیں کہ میں نے بچھ لیا کہ دور میں کرتے سے تو میں ان سے ضرور لاوں گا۔سید ناعمر شائن فرماتے ہیں کہ میں نے بچھ لیا کہ دور میں کرتے سے تو میں ان سے ضرور لاوں گا۔سید ناعمر شائن فرماتے ہیں کہ میں نے بچھ لیا کہ دور میں کرتے سے تو میں ان سے ضرور لاوں گا۔سید ناعمر شائن فرماتے ہیں کہ میں نے بچھ لیا کہ

#### 4 13 % ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4 ( ) 4

ابوبکر ڈاٹٹو حق پر جیں اس لیے اللہ تعالی نے ان کا سینہ کھول دیا ہے جناں چہ اس کے بعد صحابہ کرام ڈاٹٹو حق نے سیدنا ابو بکر ڈاٹٹو سے اتفاق کرتے ہوئے مرتدین کے خلاف جنگ کی ۔ تو یہاں بھی مسئلہ کاحل حدیث نبی مؤلٹ ہے ہوا اور یہ واقعہ بھی عظمت حدیث اور اس کے واجب العمل ہونے پر بردی دلیل ہے۔

(۳) سیدنا ابو بکرصدیق واثنا کا ایک اور واقعہ ہے کہ ایک دادی اپ یوتے کی میراث کے سلسلہ میں آپ کے پاس آئی۔ آپ نے فرمایا قرآن نے تو تہمیں کچھنیں دیا اور نبی تافیا کے فیصلہ کا بچھے علم نہیں 'آپ اس وقت چلی جا کیں میں اپ ساتھی صحابہ ہے معلومات لینے کے بعد آپ کے لیے کوئی فیصلہ کرسکوں گا' چناں چہسیدنا صدیق آکبر واثنا نے صحابہ کرام ایفی کھنا ہے معلومات لیں توایک صحابی واثنا نے عرض کیا کہ نبی منافی کے دادی کو چھٹے حصہ کاحق دار بنایا ہے نہاں چہاں چاہے کہ اس کے مطابق فیصلہ سنادیا۔

(۷) سیدنا عمر جانشؤنے اپنے دورخلافت میں حکومتی ارکان کومستفل طور پربیتکم دےرکھا تھا کہ اپنے فیصلہ جات میں ہمیشہ کتاب اللہ کومقدم رکھیں اور جب کوئی بات کتاب اللہ میں نہ ملے تو بھرسنت رسول یعنی حدیث میں تلاش کریں۔

(۵) سیدنا عمر دانشو کواپند دورخلافت میں ایک مسئلہ پیش آیا جس کے اس کے بارہ میں آپ کو علم نہ تھا۔ واقعہ یہ ہے کہ ایک عورت کا حمل کی خصل کی زیادتی کی وجہ سے گرگیا تھا' آپ نے صحابہ کرام ڈٹھ ہیں ہے چھا، چناں چہسیدنا محمد بن سلمہ اور سیدنا مغیرہ بن شعبہ می اُنٹی نے بتایا کہ نبی مظافل نے زیادتی کرنے والے پر ایک غلام یا ایک سولونڈی کا جرمانہ کیا تھا، تو امیرالمؤمنین دانٹونے نے بھی نبی مظافل کے فیصلہ کی اتباع کرتے ہوئے اس طرح فیصلہ فرمادیا۔

(۱) سیدنا عثان براتی که دورخلافت میں خادند کی دفات کے بعداس کی بیوی کے عدت گذار نے کا مسئلہ پیش آیا، آپ کواس مسئلہ کاعلم نہ تھا، صحابہ سے پوچھنے پرسیدنا فراہیہ بن مالک رٹائی نے سیدنا ابوشعید خدری رٹائی کی ہمشیرہ سیدہ سنان رٹائی کا واقعہ سنایا، جس میں نبی اکرم سائی مسیدہ سنان رٹائی کواپنے خاوند کے گھر میں عدت گذار نے کا تھم دیا تھا۔ چناں چہسیدنا عثان

ذى النورين وللشئيف نبي اكرم ملائيم كاسي تعلم كمطابق فيصله فرماديا-

(۷) ای طرح سیدناعثان دانشونے ولید بن عقبہ پرشراب کی حدقائم کی۔

(۸) سیدناعلی واثنیٔ کومعلوم ہوا کہ خلیفہ وقت سیدنا عثان رٹائیڈ جے تمتع نے منع فر ماتے ہیں تو آپ نے آپ تو آپ نے جے تمتع کا احرام باندھااور فر مایا کہ کسی ایک شخص کے کہنے پر میں سنت نبوی کوخیر باد نہیں کہوں گا۔

(9) جج تتع ہی کے بارہ میں جب لوگوں نے سیدنا عبداللہ بن عباس ڈھٹئے کے سامنے سیدنا اللہ بن عباس ڈھٹئے کے سامنے سیدنا ابو بکر صدیق وسیدنا عمر فاروق ڈھٹٹا کے اقوال جج افراد کی فضیلت کے بارہ میں بطور دلیل پیش کیا تو آپ نے فرمایا کہ دیکھنا کہیں تم پر آسان سے پھروں کی بارش نہ ہوجائے ، میں کہتا ہوں کہ ''نبی مُگٹھ نے فرمایا''اور اس کے مقابلہ میں تم سیدنا ابو بکر صدیق وسیدنا عمر فاروق ڈھٹٹا کے اقوال پیش کرتے ہو۔

(۱۰) سیدناعمران بن حصین را ایک دفعه درس حدیث دے رہے تھے، تو ایک مخص نے کہا کہ قر آن کریم سے کوئی وعظ دفعیت فرمائیے، آپ نے سخت غصہ میں فرمایا کیا تہہیں معلوم نہیں کہ حدیث مبارکہ بی تو قر آن کریم کی تفسیر ہے، اگر حدیث مبارکہ کی کوئی اہمیت نہ ہوتی تو پھر تہمیں کیے معلوم ہوتا کہ ظہر کی چار مغرب کی تین اور فجر کی دور کھات ہیں اور اس کے علاوہ زکو قاور دوسرے ارکان اسلام کی تفصیل کیسے معلوم ہوتی ۔

(۱۱) سیدناعبدالله بن عمر بی شخانے نبی سی الله کی صدیث الات منعوا اماء الله مساجد الله بنایعنی تم الله کا بندیول (عورتول) کوالله تعالی کی مساجد میں آنے سے ندروکو بیان فرمائی تو آپ کا ایک بینا کہنے لگا کہ الله کی تسم ہم روکیس گے ،اس پرسید ناعبدالله را شخانے بیٹے پر بہت ناراض ہوئے اس کوز جروتو بخ کی اور فرمایا کہ تہمیں شرم نہیں آتی ، میں نبی سی الله کی حدیث بیان کررماہول اور تم آگے سے اپنی رائے پر اصرار کرتے ہوکہ ہم عورتوں کو ضرور روکیس گے۔

ان کے علاوہ بھی بیسیوں ایسے مزید واقعات بیان کیے جاسکتے ہیں لیکن یہاں اصل مقصد مرف اس بات کو واضح کرنا ہے کہ جولوگ احادیث نبوی کواہمیت نہیں دیتے اور اس کے مقابلہ صرف اس بات کو واضح کرنا ہے کہ جولوگ احادیث نبوی کو اہمیت نہیں دیتے اور اس کے مقابلہ

عیں امت کے لوگوں کے اقوال و آراء پیش کر کے اپنے کے ہمولت کے راستہ معین کر لیتے ہیں امت کے لوگوں کے اقوال و آراء پیش کر کے اپنے کے ہمولت کے راستہ معین کر لیتے ہیں اور بقول ان کے کہ قیامت کے دن فرائفن کے بارہ میں پوچھ کچھ ہوگئ مثلاً جیسے نماز کی سنیس ہیں ایسے لوگوں کو بید بات بھی ذبن میں رکھنی چاہیے کہ ایک مرتبہ ہی نگار کی ظہر کی نماز کے بعد اور اسنیس رہ گئی تھیں تو آپ نے عصر کے بعد باد آنے پر ان کو ادا کیا تو پھر ایسے لوگوں کو اور دیث نبویہ کچھوڑ نے باان پر عمل نہ کرنے کی کوئی دلیل باقی رہ جاتی ہے۔ اگر ان سنتوں کی انجمیت نہ ہوتی جیسا کہ آج کل بعض مسلمانوں کا عمل ہے کہ وہ صرف نماز کے فرائن ادا کر کے انجمیت نہ ہوتی جیسا کہ آج کل بعض مسلمانوں کا عمل ہے کہ وہ صرف نماز کے فرائنس ادا کر کے سبکہ وش ہوجاتے ہیں تو کیا نبی عظرین کرنا چاہیے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ کا فر مان سورہ نور کے مقسرین رہوئی کے اور اگر نہیں اور حقیقتا بھی ایسانہ ہو کہ اس ایسے اس دورہ نور کے اندر ہوئی کی خالفت سے باز آ جا نمیں کہیں ایسانہ ہو کہ اندر ہوئی کو ان کو کہی کو کا فافت سے باز آ جا نمیں کہیں ایسانہ ہو کہ معمون کی قرائن کر کے کا ن پر کوئی آز مائش ومصیبت آ جائے (اگر وہ ای ڈگر پر اپنی معمون کی قرآن کر کم کی اس کے علادہ مزید آیات بھی پیش کی جاسمتی ہیں۔ ان کر کم کی کا اس کے علادہ مزید آیات بھی پیش کی جاسمتی ہیں۔

ای طرح وہ لوگ بھی تد ہر وفکر کریں جو نبی مُنافیز کمی حدیث کے مقابلہ میں کسی کی رائے یا کسی کے اجتہاد کو پیش کرتے ہیں اور خود کو اس شخص پیرو کار سجھتے ہوئے یوں گویا ہوتے ہیں کہ ہمارے لیے ہمارے امام کی تقلید کا زم ہے (جبکہ اس امام یا ہزرگ نے ان کو اپنی تقلید کے لیے خبیس کہا) اور ہم اپنے امام کے علاوہ کسی کی بات کونہیں سمجھ سکتے تو ایسے لوگ بھی انکار حدیث پر عمل پیراہیں۔

ان سے ہٹ کرایک گروہ ایسا بھی ہے جو یہ کہتا ہے کہ صدیث پراعتبار نہیں کیا جاسکتا کیوں کہ آج اتناعرصہ گذرنے کے بعد ہمیں کیا معلوم کہ احادیث کے ساتھ کیا پچھ کیا گیا ہے؟۔اس کا جواب میہ وہ یہ بتا کیں کہ قرآن حکیم میں نماز کی رکعات کی تعداد، زکوۃ کتنے مال پر، کتنے عرصہ بعداور کتنے فیصد ادا کرنا ہے، کیا زندگی بھر میں ایک مرتبہ یا دس سال یا بچاس میں ایک

جیت مایٹ کے علاوہ قرآن علیم کے منزل من اللہ ہونے کی ان کے پاس کون کی دلیل ہا آگر کے باس کے علاوہ قرآن علیم کے منزل من اللہ ہونے کی ان کے پاس کون کی دلیل ہے اگر دلیل یہی ہے کہ بی خالا گئے پراس کا نزول ہوا اور ہم تک اس کے پہنچانے کا آپ ہی ذریعہ بیں تو پھرسوال یہ ہے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ جن کے واسطہ سے قرآن علیم ہم تک پہنچا ہے اس کوتو درست اور صحیح تسلیم کریں اور انہی کے واسطہ سے اگر نبی خالا گئے کی حدیث ہم تک پہنچ تو اس میں شکوک و جبہات پیدا کر کے ان سے کنارہ کئی کرلیں اور امت کو یدورس دیں کہ حدیث کی کوئی اہمیت نہیں اور نہ بی یہ قابل جست نہیں تو پھر قرآن کریم پرعمل کس لیے نہیں اور نہ بی یہ بیٹی تو ہادی عالم منافیخ کے فرمانے سے ہی ہمیں معلوم ہوا کہ بیکلام اللہ ہے کہ کریں آپرے کے ایک قول کو مانا اور دوسرے کو چھوڑ دینا کیا 'آبطیہ عموا اللّٰہ وَ آبطیہ عُوا اللّٰہ وَ آبطیہ وَ کہ اللہ تعالٰی کے اس فرمان میں کون می وہ اطاعت ہے جس کے لیے اللہ تعالٰی نے رسول اللہ کی اطاعت کا عظم دیا ہے؟۔۔

اگررسول اللہ تَالِیْمُ نے صرف قرآن کیم لوگوں تک پہنچانے کے لیے مبعوث فرمایا اوروہ ہمی صرف الفاظ کی شکل میں تو کیا اللہ تعالیٰ جوکل کا نتات کا خالق ہے وہ یہ کام خود نہیں کرسکتا تھا کہ لوگوں کے دلوں میں اس کا القاء کر دیتا یا کوئی بھی اور طریقہ اپنالیتا' اس سے کون باز پرس کرسکتا ہے، جوز مین آسانوں کو پیدا کرکے اتنا بڑا کارنا مہ سرانجام دے سکتا ہے تو کیا وہ اس معمولی ہے انسان میں اس کا القاء وغیرہ نہیں کرسکتا تھا؟۔

ان نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون اگرائ قرآن كريم كى آيت ہے جونى تأليم كى زبانى ہم تك پنچا ہے قواى نى كريم عليه الحقية والسليم كايد بھى فرمان ہے كه الا انسى او تيت القرآن و متله معه ،اگرقرآن عليم كى آيت سے ہوتو بھرآپ تأليم كايد فرمان بھى سے ہواگر آن عليم كى آيت سے ہوتو بھرآپ تأليم كايد فرمان بھى سے ہواگر اس فرمان كو درست مانا جاسكتا ہے کول كرزبان وى ہے جس سے به آیت ادا ہوئى اوراس زبان كے ليے الله تعالى نے بہمى فرمایا كہ وه ما يسطق عن الهوئى سے بي تيت ادا ہوئى اوراس زبان كے ليے الله تعالى نے بي مى فرمایا كہ ووہ قرآن عكم كے الفاظ بيان كرے فرمایا كہ وہ وہ قرآن عكم كے الفاظ بيان كرے

بلکہ یہاں مطلق آپ کے بولنے کو کہا گیا ہے اوراس سے اگلی آیت ان ہو الاوحی یوحیٰ بلکہ یہاں مطلق آپ کے بولنے کو کہا گیا ہے اوراس سے اگلی آیت ان ہو قا ہے وہ اس کی اپنی بات اس بات کی نشا ندی کرری ہے کہ جو بھی نبی کی زبان سے اوائی ہوتی ہے وہ اس کی اپنی بات اورا پی خواہش نہیں ہوتی بلکہ یہ سب کچھ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ ہے کیوں کہ رسول کو طاق نے رب کی طرف سے ایک مستقل مطاع اور مبلغ کی حیثیت سے ہوتا ہے جو شریعت کے مقاصد اوراس کی صدود وغیرہ کی کمل طور پروضاحت کرتا ہے اوراس لیے صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کوجس چیز کی دلیل اور وضاحت قرآن کریم میں نہیں ملی تھی تو وہ اس کے بیجھنے کے لیے نبی علیم کوجس چیز کی دلیل اور وضاحت قرآن کریم میں نہیں ملی تھی تو وہ اس کے بیجھنے کے لیے نبی علیم کی طرف رجوع کرتے تھے قرآن کریم میں بھی متعدد مقامات پراس کی مثال موجود ہے کہ رسول اکرم علی تھی خود قرآن کریم کے شارح ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔

کہ رسول اکرم علی تھی خود قرآن کریم کے شارح ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔

و اُنْزِیْنَا اِلْیُکُ اللّٰہِ کُورِ لِنَّاسِ مَا فَیْزِلُ اِلْیَامِ مُو لَیْکُورُونَ ٥

(سورة النحل\_ آيت ٣٣)

یعن "م نے آپ کی طرف قرآن حکیم اس لیے نازل کیا ہے تا کہ آپ اس کوان لوگوں کے لیے وضاحت کے ساتھ بیان کردیں، ہوسکتا ہے کہ وہ اس میں غور وفکر کریں۔''

دوسرےمقام برربالعزت كافرمان ہے۔

وَ مَـاَ ٱنْـزَلْـنَـا عَلَيْكَ الْكِتْبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِى احْتَكَفُوْ ا فِيهِ وَ هُدًّى وَّ رَحْمَةً لِقَوْم يُؤْمِنُوْنَ ٥ (سورة النمل آيت نمبر ٦٣)

"اورہم نے یہ کتاب آپ کی طرف اس لیے بھیجی ہے کہ جس چیز میں انہوں نے اختلاف کیا ہوا ہے آپ اس کی وضاحت کرد بیجئے اور یہ کتاب ایمان لانے والوں کے لیے ہدایت اور کامل رحمت ہے۔"

ان دونوں آیات کا پس منظر واضح ہے کہ نبی ٹاٹیڈ کے قول وعمل کوسا منے رکھے بغیر قر آن. کریم کے مجملات کاسمجھا نا ناممکن ہے کیوں کہ آپ ماٹیڈ کا قول وفعل ہی اس کی تشریح وتوضیح

الله تعالی نے نبی مالیکم کے فیصلہ تونشلیم کرنا بھی واجب قرار دیا ہے،

ارشاد باری تعالی ہے۔

فَلا وَ رَبِّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَ فِيهُمَاشَجَوَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِيهَا شَجَو بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِيهَا شَجَو بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِيهَا أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِنْهَا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيْمُ 0 الانسآء: آیت 10 فِی اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِنْهَا قَضَیْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيْمُ 0 الانسآء: آیت 10 قَ تَلَمُونَ بَهِمِنَ بِن عَتِ تَوْ (السَّهُ عَلَى مُونَ بَهِمِنَ بِن عَلَى جَدِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ اللْمُؤْلِقُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ عَلَى اللْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْلِقُ عَلَى الْمُؤْل

الله تعالیٰ نے اس چیز کی بھی تصریح فرما دی ہے کہ اپنے رسول محمد مُنْ ﷺ کو قرآن مجید سکھلانے کے ساتھ ساتھ حکمت بھی ہم نے ہی سکھلائی ہے آور دین کی بحیل بھی انہی دو چیزوں کے ساتھ ہوتی ہے۔ارشادر بانی ہے

لَفَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ يَتَلُوُا عَلَيْهِمْ الْيَهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلَل مَّبِيْنِ ٥ (آل عمران: آيت نمبر ١٣٦)

'' تحقیق الله تعالی نے مومنوں پر بڑاا حسان کیا کہ انہی میں سے ان میں ایک ایسا رسول بھیجا جوان پراس کی آیات پڑھتا اور ان کا تزکیفس کرتا ہے اور انہیں صرف کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے جس سے پہلے کہ بیلوگ حقیقتا واضح گراہی میں تھے۔

اس آیت میں بھی اس چیز کی وضاحت ہے کہ نبی مظافیا کا وجود اطبر تمام دنیا کے لیے نعت عظلی ہے اور دوسرا معظلی ہے اور دوسرا استفادہ کے اعتبار سے ہے اور دوسرا اس بات کی بھی وضاحت ہے کہ قرآن کریم کے ساتھ ہم نے آپ کو حکمت بھی دی ہے جس کے متعلق جمہور علاء محققین کا مؤقف ہے کہ اس سے مراد نبی مظافیا کی سنت (حدیث) ہے جس میں اللہ تعالی نے آپ کے لیے شریعت کے احکام اور دین مثین کے اسرار بخو بی واضح کردیتے میں اللہ تعالی نے آپ کے لیے شریعت کے احکام اور دین مثین کے اسرار بخو بی واضح کردیتے ہیں اللہ تعالی نے جس طرح قرآن جیم کی مخالف کرنے والوں کو بھی عذاب کی وعید سنائی ہے تواسی طرح رسول اللہ مخالف کے حکم خلاف ورزی کرنے والوں کو بھی عذاب ایم کی بھی وعید سنائی



ہے۔اللہ تعالی کا فرمان ہے:

فَلْيَحُذَرِ اللَّذِيْنَ يُخَالِفُونَ عَنْ اَمْرِهِ آنَ تُصِيبُهُمْ فِتْنَةٌ اَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابٌ اللَّهِ مَا النور : ١٣)

یعنی جولوگ آپ مَالِیْمُ کے حکم کی مخالفت کرتے ہیں تو کیا وہ اس چیز سے نہیں ڈرتے کہ دنیا میں ہی ان پر کوئی مصیبت و آزمائش ( کاعذاب) آجائے یا (پھر آخرت) میں انہیں تکلیف دینے والاعذاب پہنچے۔

بلکہ اللہ تعالیٰ نے تو یہاں تک بھی کہد یا ہے کہ جومیر ہے رسول کی نافر مانی کرتا ہے تو وہ تعرفی چنج جاتا ہے۔

ں ربیر یم کافریان ہے

قُلْ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّواْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَفِرِيْنَ ٥

(ال عمران:٣٢)

(اے نبی مَالَیْمُ ان الوگوں کو) کہدد بجئے کہتم اللہ تعالیٰ کی اوررسول کی اطاعت کرو، تو اگرتم نے روگردانی کی تو (پھریا در کھو کہ) اللہ تعالیٰ کا فروں سے محبت نہیں کرتا۔ اوراس سے بھی آ گے اللہ تعالیٰ نے نبی مَالِیْمُ کے برحکم کی مخالفت سے منع کردیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان عظیم ہے

وَ مَا كَانَ لِمُوْمِنِ وَ لَا مُوْمِنَةِ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ آمُوااَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْجِيرَةُ مِنْ آمُرِهِمْ وَ مَنْ يَعْصِ اللَّهُ وَ رَسُولَهُ فَقَدْ صَلَّ صَلَلًا مَّبِينًاه(الاحزاب ٢٢) كىمون مرداورمومنه عورت كوييزيب نبيل كه جب الله تعالى اوراس كارسول كى چيز كاظم دين تو وه اس ميس اپني مرضى پراتر آئيس اور (يادركهو) جس نے (بھى) الله تعالى اوراس كےرسول كى نافر مائى كى تو وہ واضح طور پر ممراہ ہوگيا۔

الله تعالی تو اس بات کوبھی پیندنہیں فرماتے کہ جب کوئی شخص الله تعالیٰ کے بیسجے ہوئے رسول کی مجلس میں بیٹھا ہوتو وہ نبی کی اجازت کے بغیر اٹھ کر چلا جائے کیوں کہ یہ ایمان کا تقاضا

## فر مان الٰہی ہے۔

إِنَّمَا الْمُ وَمُسنُونَ الَّذِيْنَ امَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَةً عَلَى اَمُو جَامِعٍ لَهُ يَدُهُرُوا حَتَى يَسْتَا ُذِنُوهُ إِنَّ الَّذِيْنَ يَسْتَا ُذِنُولَكَ الْإِيْنَ يُوْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَا ْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَانِهِمْ فَاْذَنْ لِّمَنْ شِنْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ اللهَ إِنَّ اللهَ غَفُوزٌ دَّحِيْمٌ ٥ (النور: ٢٢)

یقیناً مومن لوگ تو وہ ہیں جواللہ تعالی اوراس کے رسول کے ساتھ ایمان لائے ہیں یہاں

تک کہ جب وہ آپ کے ساتھ کی اہم مجمع میں ہوتے ہیں تو آپ کی اجازت کے بغیراٹھ کر بھی

نہیں جاتے ، تو جولوگ آپ سے اجازت لیکر (مجمع) سے جاتے ہیں (تو حقیقت میں) یہی لوگ

اللہ تعالی اوراس کے رسول پر ایمان لانے والے ہیں۔ چناں چہوہ جب بھی آپ سے اپنے کی

بھی ذاتی کام کے لیے اجازت مانگیں ، تو جس کے لیے آپ پیند کریں اسے اجازت دیدیں اوراس کے لیے دعائے مغفرت بھی کریں یقیناً اللہ تعالیٰ ہے انتہار حم کرنے والا اور

جفتے والا ہے۔

امام ابن قیم برطف اس آیت کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ دیکھوا یمان کے واجبات تو یہ ہیں کہ نیک منظم اس آیت کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ نی منظم کی مجلس میں سے آپ کی اجازت کے بغیر اٹھ کر بھی نہیں جانا جا ہے تو وہ لوگ جو آپ کا تھم چھوڑ کر غیروں کے اقوال وافعال اوران کے ندا ہب (مسالک)

م کی طرف بھا گتے ہیں تو وہ خود ہی اپنی گراہی کا اندازہ لگا کیں کہ وہ کہاں تک دین محمد کی سے دور جا چکے ہیں اور یہ چیز بھی ذہن شین کرلیں کہ غیر کی بات کا ماننا بھی آپ منظم کی اجازت پر منحصر جا چکے ہیں اور یہ چیز بھی ذہن شین کرلیں کہ غیر کی بات کا ماننا بھی آپ منظم کی اجازت پر منحصر ہے اگر آپ نے دی اجازت تو پھر تو ٹھیک ہے در نہ وہ بھی روز روش کی طرح (واضح اور سرا سر) گراہی ہے۔ (اعلام الموقعین)

آج ہم اپناجائزہ لیں کہ سلمان ہونے کے باوجودہم میں سے پچھلوگ اپنی نسبت ہی مُلَا ﷺ کوچھوڑ کرغیروں کی طرف کرتے ہیں اورالی باتوں پڑمل کرتے ہیں کہ جوواضح طور پر نبی مُلَا ﷺ کے فرامین کے خلاف ہیں لیکن اس کے باوجود پھر بھی وہ خودکواسلام کے دعو یدار سجھتے ہیں ،معلوم عرب المنظم ا

نہیں کہ انہیں نبی مُلَّاثِیْنَ میں کون کی خامی نظر آئی (نعوذ باللہ) جو انہوں نے احادیث نبوی کی مخالفت کو اپنا طریقتہ بنارکھا ہے اور ہر سجیح حدیث کی مخالفت کرتے ہوئے اس کے مقابلہ میں ضعیف اور موضوع روایات پراپنے ند ہب کی کھوکھلی بنیا د پرمحلات کی تغییر میں مصروف ہیں۔اللہ تجائی انہیں ہدایت نصیب فرمائے۔

یادر کھیے کہ مجھے احادیث کے ہوتے ہوئے ضعیف اور موضوع روایات کا سہارالینا، ان پر عمل کرنا اور لوگوں کواس کی تعلیم دینا واضح تھلم کھلا گمراہی ، تباہی اور بربادی کے علاوہ اور پھے بھی بھیں (اعداف الله منها) حدیث کے بارہ بیں شکوک وشبہات پیدا کرنے والے کہتے ہیں کہ جب اس میں ضعیف اور موضوع روایات کا ہونا بھی عاملین حدیث کوشلیم ہے تو پھر کس طرح حدیث کوشلیم ہے تو پھر کس طرح حدیث کوشلیم بین لایا جاسکتا ہے جب کہ یہ محفوظ نہیں ہیں اور جبکہ قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ اللہ تعالیٰ نے اینے ذمہ لیا ہے؟۔

اسلسلہ میں عرض ہے کہ جس طرح قرآن کریم وی ہے اس طرح حدیث بھی وی ہے،
اس میں شک وشبہ کی گنجائش نہیں کیوں کہ جس طرح اللہ تعالی نے قرآن عکیم کوتغیر و تبدل سے
محفوظ رکھا ہے۔ اس طرح علاء نقاد کے ذریعہ اللہ تعالی نے حدیث کی حفاظت کا بھی مکمل انظام
فرمایا ہے، ہر دور میں علاء کرام حدیث کی حفاظت کے لیے سینہ سپر رہے۔ انہوں نے شکوک و
شبہات اور باطل پندوں کی تحریف سے اس کی ہرمقام پر مدافعت کی جہاں بھی ان فقتہ پندوں
سنت مقدسہ پر مملم آ ورہونے کی کوشش کی تو بیعاء کرام اسی زاویہ سے ان کی سرکو بی اور ان کے
مناب اور مفتری قتم کے لوگوں نے جہلاء کی رکیک تاویلات کے جوابات بھی و سے اور جاہل
منت مقدسہ پر مملم آ ورہونے کی کوشش کی تو بیعلاء کرام اسی زاویہ سے ان کی سرکو بی اور ان کے
مناب مقدسہ پر مملم آ ورہونے کی کوشش کی تو بیعلاء کرام اسی زاویہ سے ان کی سرکو بی اور ان کے
دفاع کے لیے وہاں بنچ اور انہوں نے سنت مقدسہ کی حفاظت میں اپنی جا نیں لڑاتے ہوئے
ان لوگوں کو ہرمحاذ پر شکست سے دو چار کیا اور ایں مجمل احکامات کو وضاحت کرنے والی بنایا ہے تو
مول کو قرآن کریم کی تغییر کرنے والی اور اس مجمل احکامات کو وضاحت کرنے والی بنایا ہے تو

ا دکام رضاعت، احکام مواریث اور نکاح کے بعض احکامات کی تفصیل اور ای طرح بہت سارے دوسرے مسائل قرآن تحکیم میں کہاں ہیں؟ بیتو صرف احادیث سے سیحے سے ہی ہمیں ملتی ہیں۔امید ہے کہ ضعیف اور موضوع کی حقیقت بھی سمجھ میں بیٹے گئی ہوگئی۔

نبی مَا اَیْنَا کی اطاعت کا واجب ہونا مطلق ہے،مقیر نہیں کیوں کہ جس طرح آپ کی زندگی میں آپ کی اطاعت فرض تھی اسی طرح ہی آپ کی وفات کے بعد بھی فرض ہے اور نصوص سرعیہ جو آپ کی اطاعت پر دلالت کرتی ہیں ان میں کسی وفت یا کسی زمانہ یا آپ کی زندگی یا آپ کی وفات کی وفات کی قید نہیں لگائی گئی ہے بلکہ اللہ تعالی نے مطلق طور پر قیامت تک آنے والے تمام انسانوں کو آپ کی اطاعت کا یا بند کیا ہے۔جیسا کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے

وَهَا الْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَهَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا (الحشر: ٤)

''اورر سول جومهمیں دےاہے پکڑلوا درجس ہے منع کر دےاس ہے رک جاؤ۔''

دوسرےمقام پرارشادر بانی ہے۔

فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُوْلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَ الْيُوْمِ الْلَاحِرِ (النساء: ٥٩)

'' پس آگر کسی چیز میں تمہارا جھڑا ہو جائے تو اگرتم اللہ تعالی اور اس کے رسول پر ایمان رکھتے ہوتو پھرتم اس کواللہ تعالی اور اس کے رسول کی طرف لوٹا دو۔''

خلاصہ یہ ہے کہ صحابہ کرام رضوان التعلیم نے نبی مُنَاتِیْنَ کے کہنے کے مطابق آپ کی وفات کے بعد بھی کسی صورت میں آپ کی تعلیمات عالیہ انجراف نہیں کیا بلکہ انہوں نے سنت کو اس طرح تھام لیا جس طرح کوئی چیز ڈ اڑھوں کے بنچ رکھ کرمضوطی سے تھام لی جاتی ہے۔ اور پھر جس شخص کے بارہ میں نبی مُنَاتِیْنَ خبر دی کہ ہوسکتا ہے میر سے بعد کوئی آ دمی یہ دعوئی کرے کہ بس ہمیں صرف اللہ تعالیٰ کی کتاب ہی کافی ہے اور جس چیز کو کتاب اللہ نے حلال کیا ہے اس کو حام ہمیں گے اور جس چیز کو اس نے حرام کیا ہے اس کو حرام ہمیں گے اور جس چیز کو اس نے حرام کیا ہے اس کو حرام ہمیں گے دور جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ خبر دارتم نے ایسے دی کی بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ خبر دارتم نے ایسے دی کی بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ خبر دارتم نے ایسے دی کی بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ حداد تھی کی بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ خبر دارتم نے ایسے دی کی بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ کی کا بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ کی کیا ہے کہ کی بات بھی نہیں سننا 'کیوں کہ جس چیز کو میں نے حرام کیا ہے وہ بھی اللہ کی کی بات کہ بھی ان کے درائی کی بات کھی کی بات کمیں بین کی بات کی کی بات کی بات کی کی بات کی بات کو کی بات کی بات کی کی بات کی کی بات کی بات کی بات کی کیا ہے کہ کا کی بات ک

حقیقت ہے کہ ایسے خص کو بھی صحابہ کرام رہے جھی اللہ تعالیٰ کی امانت ہے جس اللہ تعالیٰ کی امانت ہے جس اللہ تعالیٰ کی امانت ہے جس ہے ہم کسی بھی صورت میں بے نیاز نہیں ہو سکتے۔ آج امت مسلمہ پر حدیث کی نشر واشاعت کے سلسلہ میں پہلے ہے بھی زیادہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے کیوں کہ آج تقریبا ہر طرف سے معدیث پر حملے کے جارہ ہیں، غیرتو کریں ہو کریں افسوں تو اس بات پر ہے کہ بہت ہوگ ، فردنا م نہا دعااء مفکر، دانشوراور نہ معلوم کس سبسیں میں اسلام کالبادہ اوڑ ھے کرامت مسلمہ فردنا م نہا دعااء مفکر، دانشوراور نہ معلوم کس سبسی میں اسلام کالبادہ اوڑ ھے کرامت مسلمہ تفرقہ بات کی جاب کے ہوئے ہیں اور بہی سب سے بڑی وجہ ہے کہ امت مسلمہ تفرق بازی کا شکار ہوکر جابی کی طرف چل رہی ہے۔ یہ تمام جابی اس وجہ سے کہ اللہ تعالیٰ کے بازی کا شکار ہوکر جابی کی طرف چل رہی ہے۔ یہ تمام جابی اس وجہ سے کہ اللہ تعالیٰ کے بازی کا شکار ہوکر جابی کی طرف چل رہی ہے۔ یہ تمام جابی اس وجہ سے کہ اللہ تعالیٰ کے بازی کو میں ہیں نہی تاریخ کی کھوڑی ہی تعریف کردیتے ہیں اور سنت مسلمہ کو موکہ دینے کے لیے کہیں کہیں نہیں نبی تاریخ کی کھوڑی ہی تعریف کردیتے ہیں کہ کالفت رسول کا افرام نہ آئے۔ وہوں می تعریف کردیتے ہیں کہ کالفت رسول کا افرام نہ آئے۔

ہ انسان کے گراہ ہونے کے جواسباب ہیں وہ دین میں نے کاموں کا پیدا کرنا ہے اوران کا سبب اللہ تعالیٰ اوراس کے رسول کی تعلیمات کے برعکس انسان کی خودا بنی رائے ہے جونص میری کے سراسرخلاف ہے۔ '' رسول اللہ خلافی کی جورائے ہے تو وہ تو یقیناً وی ہے کیوں کہ اللہ تعالیٰ انہیں دکھا دیتا تھا، کیکن جو ہماری رائے ہے تو وہ تو صرف اور صرف ظن اور تکلف ہے لہٰذا' افعالیٰ انہیں دکھا دیتا تھا، کیکن جو ہماری رائے ہے تو وہ تو صرف اور صرف ظن اور تکلف ہے لہٰذا' افعالیٰ مائی رائے کے پجاریوں سے خاص طور پر بچو کیوں کہ وہ سنت کے دہمن ہیں، ان کو سنت نے عاجز کردیا ہے کہ وہ ان کو محفوظ کریں، تو پھراس وقت انہوں نے اپنی رائے سے فتو ہے دستے جسے وہ خود بھی گراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی انہوں نے گراہ کردیا۔ ( قول عمر بن انتظاب، اعلام الموقعین )



حدیث کے جحت ہونے پر تابعین اور ائمہ کرام کامؤقف

(۱) امام بیہ فی طلقہ نے مشہور جلیل القدر تا بعی ایوب بختیانی طلقہ کا قول نقل کیا ہے وہ فرمایا کرتے تھے کہ جب تم کسی شخص کو نبی اکرم طُلطِیُّلِم کی حدیث سے مسئلہ بتا وَاوروہ قرآن کریم سے مسئلہ پراصرار کرے اور کیے کہ جمیس حدیث کی ضرورت نہیں تو تم اسے گمراہ سمجھنا۔

(۲) امام اوزاعی رشینه کا قول ہے کہ حدیث رسول قرآن کریم پر فیصل ہے کیوں کہ یا تو وہ قرآن کریم کے کسی مطلق تھم کومقید کر رہی ہوگی یا پھر کوئی ایسا تھم بیان کر رہی ہوگی جوقرآن کریم میں نہ ہوگا، کیوں کہ قرآن تھیم کہہ رہاہے کہ

وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُنِّينَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اِلنَّهِمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ٥

(النحل ۱۲۳)

''ہم نے آپ پر قر آن اس لیے اتارا ہے تا کہ آپ لوگوں کے لیے اتاری گئی چیز کی توضیح فرمائیں اور تا کہ وہ لوگ نور فکر کر کیس۔'

اور حدیث رسول ہے۔

الا اني اوتيت القرآن ومثله معهـ

''لین خردار مجھے قرآن دیا گیا ہے اور اس کے ساتھ اس جیسا اور کلام بھی۔''

(۷) امام عامر شعبی رشانے کا قول ہے کہ جب سے تم نے آثار کا تتبع چھوڑ دیا ہے تم اس وقت سے گراہ ہوگئے ہو۔

#### علا 25 % المنظم الم

(۵) سفیان توری رشانشد کا قول ہے کہ آ ٹار کاعلم ہی پوراعلم ہے ( بیعنی احادیث کے علاوہ سمی اور چیز کا نام علم نہیں )۔

(۲) امام مالک رشان کا قول ہے کہ ہرخص کا قول یا تو کسی خص کے قول کار دہوتا ہے یا پھر
سمی دو سرے خص کا قول اس کورد کرسکتا ہے کہ پھر امام مالک رشان نے نبی سکا پڑا کی قبر کی طرف
انتارہ کر کے فر مایا کہ اگر کسی قول رد نہیں کیا جاسکتا تو وہ صرف اس قبروالے کی ذات اقد س ہے۔
سند (۷) امام ابو حذیفہ رشان فرماتے ہیں کہ جب کسی مسئلہ میں نبی اکرم سکا پڑا کی حدیث مل سند میں ان کے مقلدین بھو مذھبی '' امام ابو حذیفہ رشان کے مقلدین بھو مذھبی '' امام ابو حذیفہ رشان کے مقلدین بھو مذھبی '' امام ابو حذیفہ رشان کے مقلدین بھو مذھبی '' امام ابو حذیفہ رشان کے مقلدین بھو مذھبی کہ وہ امام صاحب رشان کے اس قول میں غور وفکر کریں۔

﴿ ﴿ ﴾ امام شافعی وشانشہ کا قول ہے کہ نبی کریم مُٹائینا کی کوئی سیحے روایت مجھ تک بھی جائے اور میں اسے قبول نہ کروں تو س لو میں شہیں گواہ کر کے کہتا ہوں کہ بھے لینا میری عقل میں فتور آم میا ہے۔

، امام شافعی رشن کا یہ بھی قول ہے کہ جب میں کوئی بات کہوں اور تمہیں نبی مُنَّاثِیْم کی حدیث اس کے خلاف میرے قول کو دیوار یردے مارنا۔

(9) امام احمد بن حنبل رطسته اپنے ایک شاگر دکو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں'' خبردار! ہرگزتم میری تقلید نہ کرنا اور نہ مالک وشافعی رطستنے کی ہی تقلید کرنا بلکہ تم بھی اس صافی چشمہ سے مسائل اخذ کرنا جس چشمہ (یعنی حدیث رسول) سے ہم سیراب ہوتے ہیں۔



اَکِیْمُ۔٥ (النور: ۲۳)

' دلینی جولوگ آپ مَنْ اَلَيْمُ کَ عَمَا لَفْت کرتے ہیں تو کیا وہ اس چیز سے نہیں ڈرتے کہ ان پر دنیا ہیں ہی ان پر کوئی مصیبت و آز ماکش (کا عذاب) آجائے یا (پھرآخرت) ہیں انہیں تکلیف دینے والا عذاب پہنچے۔''

امام صاحب را الله اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کیا تمہیں معلوم ہے کہ اس آیت میں لفظ فتنة سے کیا مراد ہے؟ پھر خود ہی جواب میں فرماتے ہیں کہ اس سے مراد شرک ہے کیوں کہ عین ممکن ہے کہ جب کوئی شخص نبی مُلَّاقِیْم کی ایک حدیث کورد کرد ہے گا تو اس کے دل میں اس مخالفت کی وجہ سے گراہی گھر کر جائے اور پھر بہی چیز اس کی ہلاکت کا سب بن جائے اور پھر اس کی ہلاکت کا سب بن جائے (یعنی جو شخص رسول الله مُلَا لَیْمُ کے مقابلہ میں کسی دوسر ہے کی بات کوتر جیح دیتا ہے تو اس سے کوئی بعید نہیں کہ وہ اللہ تفالی کے مقابلہ میں بھی کسی دوسر ہے کو لے آئے اور جب وہ ایسا کر دے گا تو پھریقینا وہ شرک ہوگا)۔

#### آيت فليحذر الذين كتفير مين علاء كاقوال:

امام زہری بیستے کہتے ہیں علاء سلف کہا کرتے تھے کہ سنت کو مضبوطی سے تھا منے ہی ہیں نجات ہے۔ امام ابن قدامہ بیستے اپنی کتاب روضة الناظر میں احکام کے اصول بیان کرتے ہوئے رقسطراز ہیں کہ'' احکام کے دلائل کا دوسرااصول سنت ہے اور نبی مظافی کا فرمان جمت کی حیثیت رکھتا ہے ، کیوں کہ جہاں آپ کے صدق (سچا ہونے) پر مجزات دلالت کرتے ہیں ، وہاں اللہ رب العزة نے نبی مظافی کی مطاعت کا تھم بھی فرمایا ہے اور آپ مظافی کی مخالفت سے لوگوں کو ڈرایا بھی ہے۔

امام ابن کثیر مین فیر مین فرماتے میں کہ اس آیت میں'' امرہ'' سے نبی مناقیق کا امر ( حکم ) ہے اوروہ آپ منافیظ کاراستہ، قانون ،طریقہ، اورشریعت ہے۔

تو لہذااس آیت پھل کرتے ہوئے علماء امت کے اقوال واعمال کا نبی اکرم مالی کے اور اور اور کی است کے مطابق ہو گئے وہ اقوال واعمال سے موازنہ کیا جائے گا اور جو اعمال واقوال آپ کی سنت کے مطابق ہو گئے وہ



قابل قبول ہو نئے اور جواعمال واقوال آپ کی سنت کے خلاف ہوں گے تو وہ مر دوداور نا قابل قبول ہونئے خواہ ان کا قائل و فاعل کسی بھی مرتبہ کا شخص کیوں نہ ہو۔

نی تُلَیِّمُ کافرمان ہے''من عمل عملا لیس علیہ امر نا فہور د'' (متفق علیہ ) یعنی ہمارے طریقہ کے خلاف جس شخص نے بھی کوئی کام کیا تو وہ مردود ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کے دسول کی شریعت کی واضح یا مخفی طور پر مخالفت کرنے والوں کو ڈرنا جاہیے کہ کہیں ان پر آز مائش نہ آ جائے یعنی ان کے دل میں کفر، نفاق یا بدعت گھر نہ کر جائے یا ان پر عذاب نہ آ جائے یعنی دنیوی عذاب مثلاً قتل، حد، تعزیریا اس جیسی کوئی اور

امام سیوطی بھتے فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰتم لوگوں پر رحم فرمائے بہمیں بیہ بات معلوم ہوتا چاہیے کہ معروف اصول کے شرائط پوری کرنے والی حدیث کے جمت ہونے کا انکاری شخص نہ معرف بید کہ کافراور دائر ہ اسلام سے بی خارج ہے بلکہ روز محشر اس کا حشر یہود و نصاری یا کفار میکسی فرقہ کے ساتھ ہوگا۔ (اللهم لا تجعلنا منهم)

لمنت کے انکاری کا حکم

آج کے دور میں دشمنان اسلام اور ان کے سرداروں کی طرف ہے صدیث کو نہ مانے کی بخس تحریک ہے۔ نے اس تحریک ہے۔ نے اپنے بیس تحریک ہے۔ نے اس تحریک ہے۔ نے اپنے پر پرزے نکال لیے ہیں اور صرف بہی نہیں کہ چندلوگ ہی ان خیالات کے حامل ہیں بلکہ نئے اور پرانے گروہ مل کرا یہے باطل خیالات کا پرچار کرنے میں مگن ہیں اور شیطان سیجے معنوں میں ان پرقابو پاچکا ہے اور ان کی عقل اور د ماغ کوسنے کر کے ان پر اپنا پورا کنٹرول حاصل کر چکا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ ایسا ہر دور میں ہوا ہے کہ جب بھی حق کا پرچار شروع ہوا تو باطل بھی اپنے پورے ساز وسامان کے ساتھ حق کے مقابلہ پراتر آیا اور مختلف بھیس بدل کر اور روپ دھار کرحق سے معرک آراء ہوا اور اللہ تعالی کی بھی شروع سے یہی سنت چلی آر ہی ہے کہ وہ حق کی مدد کر تا اور باطل پرکاری ضرب لگا کراس کو تباہ و پر باد کردیتا ہے۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدُمَعُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ـ (الانبياء:١٨) "بلكه جب بهم حق كو (پقرى طرح) باطل پر مارت بين تو وه اس كاسر كچل ديتا ہے پھروہ اچا تك ختم ہوجا تا ہے۔"

اس آیت سے معلوم ہوا کہ جوسنت کا انکار کرتا ہے وہ جاہل ہے جسے تعلیم کی ضرورت ہے یا پھروہ حدیث نبوی کا دیمن ہے جس پرتوجہ کی ضرورت ہے اور جوشخص واضح طور پراورعلی الاعلان سنت کا انکار کرتا ہے تو وہ مرتد ہے اور اس نے کلی طور پر اسلام کو خیر باد کہددیا ہے۔

امام سیوطی برطشند کا قول ہے کہ جس آ دمی نے بھی نبی مٹائیڈ کے کسی قول و فعل کا خواہ وہ کسی مسکلہ سے ہو بشرطیکہ دین کے معاملہ سے ہوا نکار کیا تو وہ دائر ہے سے نکل گیا اور اس کا حشر یہود ونصاریٰ اور کفار کے جس گروہ سے اللہ تعالیٰ جا ہے گا ہوگا۔

(مفتاح الجنة بالاحتجاج بالمنة)

امام ابن حزم پڑالتے کا قول ہے کہ مسلمان کے لیے تو حید کے بغیر کوئی چارہ نہیں اوراسی طرح تنازعہ کے وقت بھی قرآن کریم اور حدیث نبوی کے بغیر کوئی چارہ نہیں۔ لہذا جب بھی ان دونوں سے تہمیں کوئی چیز ملے تو اس کا انکار نہ کرنا ور نہ اس روگر دانی کرنے والے پر جمت قائم ہوجائے گا اورا گراس کا بیہ خیال ہے کہ اللہ تعالی اوراس کے موجائے گا اورا گراس کا بیہ خیال ہے کہ اللہ تعالی اوراس کے رسول مُلِیَّظُ کے علاوہ بھی کوئی آ دمی کسی تیسری چیز کی پیروی کرسکتا ہے اور کتاب وسنت سے نکل جانا بھی صحیح ہے تو وہ کا فر ہے جس کے کا فر ہونے میں جمیں کوئی شک نہیں۔

(الاحكام في اصول الاحكام)\_

(حافظ)عبدالخبيراوليي ۲۰۰۸-۲-۱۸

① پېلارساله

اسلام میں سنت نبوی کامقام اور صرف قرآن کریم پراکتفا کی تردید



# اسلام میں سنت نبوی کا مقام اور صرف قرآن کریم برا کتفا کی تر دید

- قرآن كريم يهسنت كاتعلق:

ی معلوم ہے کہ اللہ تعالی نے محمد مَنْ اللّٰهِ کونبوت ورسالت کے شرف سے مشرف فر مایا ، اور آپ مَنْ اللّٰهِ الله مِن آپ مَنْ اللّٰهِ الله مِن اللّٰهِ اللّٰهِ الله مِن اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ ال

چنانچەاللەتغالى كاارشادىسى:

وَ اَنْزَلْنَا اِللَّهُ اللَّهِ كُو لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُوِّلَ اِللَّهِمْ - (النحل ۴۳)
اورجم نے (اے محم مُلَّدِّمُ) تیری طرف تھیجت کی بات اسی لیے اتاری ہے تاکہ
جو کچھ لوگوں کے لیے اللہ تعالیٰ کے ہاں سے اترا ہے تو اس کو واضح کر کے بیان
کردے۔

میرے خیال میں اس آیت کریمہ میں جس بیان کا ذکر ہے اس کے دو پہلو ہیں :

(اسسالفظ وظم کا بیان ہو ، یعنی نبی ،قرآن کریم کو جس طرح کہ دہ نازل ہوا اسے اسی طرح امت تک پہنچادیں اور کسی حصہ کو چھپانہ رکھیں۔

الله تعالى كاارشادى:

یآئیگا الرَّسُولُ مِلِّغُ مَا اُنْدِلَ اِلْیَكَ مِنْ رَبِّكَ (المائدہ ۱۷) اے رسول جو کچھ تیری طرف تیرے پروردگار کے ہاں سے اتراہ (اسے لوگوں تک) پنجادے۔

ام المومنین سیدہ عائشہ صدیقہ ٹھٹانے ندکورہ آیت کی تلاوت سے پہلے فر مایا کہ جوتم سے یہ کہے کہ محمد مُناتین نے تبلیغ کی کوئی بات چھپالی ہے تو وہ اللہ تعالیٰ پر بہت بڑا جھوٹ



مسلم کی ایک روایت میں فدکور ہے کہرسول الله مَنْ اللهُ عَلَیْمُ کوجن باتوں کی تبلیغ کا حکم تھا ان میں سے کسی بات کو اگر آپ مَنْ الله تعالیٰ نے میں الله تعالیٰ نے ارشا و فرمایا:

وَ إِذْ تَقُولُ لِلَّذِي آنُعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَ آنُعَمْتَ عَلَيْهِ آمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللهُ وَآتُقِ اللهُ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللهُ آحَقُّ اللهُ اَحَقُّ اللهُ اَحَقُّ اللهُ اللهُ اَحَقُّ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

"جب تواس شخص کوجس پراللہ تعالیٰ کے انعام تھے اور تو نے بھی انعام کیے تھے کہہ رہاتھا کہ تواپنی بیوی کور ہنے دے اور اللہ تعالیٰ ہے ڈر اور تو اپنے دل میں وہ بات چھپاتا تھا جسے اللہ تعالیٰ (آخر کار) ظاہر کرنے والاتھا (اس کے اظہار کرنے میں) لوگوں سے خوف کرتا تھا حالانکہ اللہ تعالیٰ سے زیادہ خوف کرنا جا ہے۔

شسدوم بدکہ لفظ یا جملہ یا آیت کے اس مفہوم کا بیان جس کی امت کو ضرورت ہے' ایساعام طور پران آیات میں ہوتا ہے جو مجمل یاعام یا مطلق ہوں اور پھر سنت کے ذریعہ ان کی توضیح یا تخصیص یا تقیید ہو'وہ سنت خواہ تو لی ہویافعلی یا تقریری۔

فہم قرآن کے لیے سنت کی ضرورت اوراس کی مثالیں

اس کی سب سے بہتر مثال درج ذیل آیت ہے:

وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا آيْدِيَهُمَا (المائده:٣٨)

''چورمردہو یاعورت ان کے ( دائیں )ہاتھ کاٹ دیا کرو۔''

اس آیت میں لفظ (سارق) اور (ید) دونوں مطلق ہیں۔

نی سائی کی ایک قولی حدیث میں جے بخاری وسلم نے ذکر کیا ہے، یہ تشریح کی گئی ہے کہ چوتھائی دیناریااس سے زائد مال کی چوری میں ہاتھ کا ٹاجائے گا اور ای طرح فعلی حدیث ہے

<sup>•</sup> مسلم ۱۷۷/۲۸۸

بیٹا بت ہے کہ نبی مُلَّقِیْمُ اور صحابہ اِنتہ ہُنا کا لَی کے پاس سے ہاتھ کا مُنتے تھے۔

تیم کی آیت میں (ید) کا جولفظ آیا ہے اس کی وضاحت سیدنا عمار بن یاسر ٹاکٹنا کی اس حدیث سے ہوتی ہے جسے بخاری مسلم اور احمہ نے روایت کیا ہے، اس میں ہے کہ یسد ہے تھیلی مراد ہے:

اَلْتَيْمَةُمْ ضَرْبَةٌ لِلْوَجْدِ وَالْكَفَّيْنِ. (العديث)

'' تیم ایک ضرب ہے، چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کے لیے''

ذیل میں وہ آیات درج کی جاتی ہیں جن کا سیح مفہوم سنت کے بغیر متعین نہیں ہوسکتا:

🛈 ۔۔۔ اللہ تعالی فرما تاہے:

الكَذِيْنَ امَنُوْا وَكُمْ يَكُبِسُوا إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولِيْكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمُ مُكَالِيْنَ امَنُوا وَكَلَمُ الْآمَنُ وَهُمُ

''جولوگ اللہ تعالیٰ کی تو حید پر ایمان لائے آدرائیے ایمان کوظلم سے بچاتے رہے ان ہی کوامن ہوگا اور وہ ہی راہ راست پر ہیں۔''

اس آیت میں (ظلم) کے لفظ کو صحابہ کرام بڑا گئے اس کے عام مغہوم پرمحول کرتے ہوئے یہ سمجھا کہ ہر چھوٹا براظلم مراد ہے، جس سے انہیں اشکال پیدا ہوا، چنا نچہ انہوں نے بی طابع ہے یہ چھا کہ: اے اللہ کے رسول! ہم میں سے کون ایسا ہے جس کے ایمان میں ظلم کا شائر نہیں؟ تو اس پر رسول اللہ سُلُونِ نے قرمایا کے ظلم کا عام مفہوم مراد نہیں، بلکہ اس سے شرک مراد ہے، کیاتم کو لقمان کا قول معلوم نہیں کہ (ان المقسود کے کے ظلم کا عظم کے طلبہ و المقمان اللہ عنی فقر ایک المقلم ہے۔ (بخاری وسلم دغیرہ)

الله تعالى فرما تا ہے:

وَ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ إِنْ حِفْتُمْ أَنْ يَّفْتِنَكُمُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا ٥ (النسآء:١٠١)

''جبتم زمین میں سفر کرنے کے لیے نکاوتو تنہیں نماز کا قصر کرنا جائز ہے اگر تنہیں

• بخارى كتاب التيمم ٣٤٧ تا٣٤٥ و٣٤٧ مسلم كتاب الحيض ٣٦٨ /١١٠ تا١١١

...

# جیت مدیث بر شکاری کا نواز کا

آیت کے ظاہری مفہوم سے معلوم ہوتا ہے کہ سفر میں نماز قصر کرنے کا تھم خوف کے ساتھ مشروط ہے، اس لیے بعض صحابہ کرام الگھ ہنگ نے رسول الله سکا الله سکا

اسسارشاد بارى تعالى ب:

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ اللَّمُ وَ لَحْمُ الْخِنْزِيْرِ ـ (المآنده:٣)

''مردہ جانوراورخون تمہارےاد پرحرام ہے۔''

قولی حدیث میں بیربیان کیا گیا کہ ٹڈی و مجھلی خواہ مردہ ہوان کا خون یعنی کیجی وجگر حلال ہے، نبی مٹائیز فر ماتے ہیں: ہمارے لیے دومرداراور دوخون حلال ہیں، یعنی ٹڈی و مجھلی اور کیجی و جگر، ● اس حدیث کو بیہ فی و غیرہ نے مرفوع وموقوف روایت کیا ہے، اور موقوف کی سند سیجے ہے، اور ٹیرمرفوع کے حکم میں ہے، کیونکہ ایسی بات اپنی رائے سے نہیں کہی جاسکتی۔

الله تعالی فرماتا ہے:

قُـلُ لَآ اَجِـدُ فِـنَى مَـآ اُوْجِـىَ اِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَّطُعَمُهُ ٓ اِلَّا اَنْ يَكُونَ مَيْتَةً اَوْدَمَّ ا مَّسْفُوْحًا اَوْ لَحُمَ خِنْزِيْرٍ فَاللّهُ رِجْسٌ اَوَّ فِسْقًا اُهِلَّ لِعَيْرِ اللّهِ به ـ (الانعام: ١٣٥)

''تو کہدکہ میں تو اپنی الہامی کتاب میں کسی کھانے والے کے حق میں جو کھانا چاہیے سوائے خودمردہ جانوراورخون فرنج کے وقت بہنے والے اور خزیر کے گوشت کے کوئی چیز حرام نہیں پاتا، پس بیسب حرام (اور ناپاک ہیں) اور وہ گناہ کی چیز جو غیراللہ کے نام سے پکاری جائے۔''

پھر حدیث کے ذریعہ کچھ دوسری چیزوں کو بھی حرام قرار دیا گیا جن کا اس آیت میں ذکر

نہیں، چنانچا کی مدیث میں ہے:

<sup>€ (</sup>مسلم٤/٦٨٦) ابن ماجه الاطعمه ٢٣١٤

یں املہ ورکسونہ یہ پیچار صدم عن المنظم او نیوسیز کو بھارِ جس '' بے شک اللہ تعالیٰ اوراس کا رسول مَالِّیْلِمْ تم کو گھریلو گدھوں کے کھانے سے منع فرماتے ہیں، کیونکہ وہ گندے ہیں۔''

🏵 ....الله تعالی کا فرمان ہے:

قُدلُ مَنُ حَرَّمَ زِيْسَةَ اللَّهِ الَّتِي آنُحُرَجَ لِعِسَادِم وَ الطَّيِبُتِ مِنَ الرِّذُق ٥(الاعراف: ٣٢)

''تُو كهه جس زينت كوالله تعالى في اپنج بندول كے ليے بيدا كيا اس كواور پا كيزه رزق كوكس في حرام كيا ہے؟''

حدیث میں زینت کی بعض چیزوں کوحرام بھی قرار دیا گیا ہے، جیبا کہ ایک رز نمی ٹائیٹ صحابہ کے سامنے تشریف لائے ،آپ کے ایک ہاتھ میں ریشم اور دوسرے میں سونا تھا، تو آپ ٹائیٹ نے فرمایا کہ: یہ دونوں چیزیں میری امت کے مردوں کے لیے میں رعورتوں کے لیے حلال ہیں۔ 8

اس مفہوم کی احادیث بخاری ومسلم وغیرہ میں بھی ہیں۔ نہ کورہ مثالوں سے اسلامی شریعت میں سنت کی اہمیت کا انداز ہ ہوتا ہے ، اور بیایقین بھی

ندگورہ مثالوں سے اسلامی شریعت میں سنت کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے، اور یہ یقین جی ہوجا تاہے کہ سنت کے بغیر قر آن کریم کوچیح طور پر سمجھناممکن نہیں۔

<sup>•</sup> بخاري الطب ٥٧٨٠\_٥٧٨١مسلم الصيد والذبائع ١٥/٣٣١٩

<sup>◙ (</sup>بخاري ٢٨ ٥ ٥ كاب الذبائح والصيله و مسلم ٣٤ / ١٩٤٠ كتاب الصيد والذبائح)

<sup>(</sup>بخاری ۸۳۰، ۵۸۳۰ کتاب اللباس و مسلم ۲۰۶۷ ، ۲۰۸۸ کتاب اللباس)

علام 36 من المنظم ا

چنانچے پہلی آیت میں صحابہ نٹائیڈ کے ظلم سے اس کا ظاہری مفہوم سمجھاتھا، جب کہ وہ بقول سیدنا ابن مسعود ٹٹائیڈ امت میں سب سے افضل، نیک دل اور گہرے علم والے شخص تھے، ان اوصاف کے باوجوداس آیت کے مفہوم کو سمجھنے میں ان سے غلطی ہوئی، اگر نبی مُلِیڈ کے ان کی رہنمائی کرتے ہوئے یہ بیان نہ فرمایا ہوتا کہ ظلم سے شرک مراد ہے تو ہم بھی غلطی میں ان کی پیروی کرتے ،لین اللہ تعالی نے نبی مُلِیڈ کی رہنمائی کے ذریعے ہمیں محفوظ رکھا۔

دوسری مثال میں غور سیجیے! اگر ندکورہ حدیث نہ ہوتی تو بحالت امن نماز قصر کرنے میں ہم شبہ کا شکارر ہتے ،خواہ آیت کے طاہر کے اعتبار سے خوف کی شرط ندلگا کیں ہسجابہ بن اُڈیٹم نے رحول اللہ مُؤیٹیٹم کو امن کی حالت میں قصر کرتے ہوئے نید یکھا ہوتا تو وہ بھی خوف کی شرط والامفہوم ہی شجھتے۔

تیسری مثال دیکھیے ،اگر حدیث نہ ہوتی تو ہم ان حلال اور پا کیزہ چیز وں کوحرام قرار دے دیتے مثلاً: ٹڈی ،مچھلی ،کلیجی اور جگر ۔

چوتھی مثال کیجئے ،اگراحادیث واردنہ ہوتیں تو درندوں اور جنگل کے جانوروں کو ہم حلال سمجھ لیتے \_

ای طرح پانچویں مثال میں غور سیجئے ، اگر احادیث نہ ہوتیں تو حرام کئے ہوئے سونے اور چاندی کوہم حلال سمجھ لیتے۔

اس وجه سے سلف میں سے بعض علما کا قول ہے کہ سنت ،قرآن کریم کا فیصلہ کرتی ہے۔

### تسنت کوچھوڑ کر قرآن کریم پراکتفا کرنا گمراہی ہے

باعث افسوی ہے کہ بعض مفسرین اور سعاصر لکھنے والوں نے سرف قرآن کریم پر اعتاد کرتے ہوئے آخری دومثالوں میں مذکوراشیا یعنی درندوں کے گوشت اور سونے چاندی کے پہننے کو جائز قرار دیا ہے ، بلکہ اس وقت ' اہل قرآن' نامی ایک جماعت وجود میں آئی ہے جوعقل وخواہش کی بنیاد پر قرآن کی تفسیر کرتی اور سیح احادیث کونظر انداز کر دیتی ہے ،سنت کے باب میں اس کا میرو میافسوسناک ہے کہ جو حدیث خواہش کے مطابق ہوتی ہے اسے تو قبول کر لیتی ہے ، اور جوموافق نہیں ہوتی اسے پس پشت ڈال دیتی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ شاید ذیل کی صبح حدیث اور جوموافق نہیں ہوتی اسے پس پشت ڈال دیتی ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ شاید ذیل کی صبح حدیث



فن بي مَا يُنْ إلى السيري لوكون كى طرف اشاره فرمايد ب:

لَا ٱلْفَيَنَّ آحَدُكُمُ مُتَكِنَّا عَلَى آرِيكَتِهِ إِلَيْهِ الْأَمْرُ مِنْ آمْرِي مِمَّا آمَرُتُ بِهِ آوُنَهَيْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ لَا أَدْرِي مَعْرَجَدُنَا فِي كِتَابِ اللهِ إِنَّبُعْنَاهُ . •

نبی مَنْ اللَّهُ نِي مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

میں تم میں ہے کسی کواس حال میں نہ ویکھوں کہ وہ اپنی چار پائی پر طیک لگائے ہوئے ہیں ہے اور اس حال میں نہ ویکھوں کہ وہ اپنی چار پائی پر طیک لگائے ہوئے ہے اور اس کے پاس میرے اوامر ونواہی میں سے کوئی بات آتی ہے تو وہ کہتا ہے کہ میں نہیں جانتا کہ یہ کتاب اللہ میں ہے کہ ہم اس کی اتباع کریں۔

دوسرى روايت ميس ہے:

نبی مَثَاثِیَّا نے فرمایا کہ

مَا وَجَدُنَا فِيهِ حَرَامًا حَرَّمُنَاهُ، ٱلْأَوَاتِي أُوْتِيْتُ الْقُرْانَ وَمِثْلَةٌ مَعَةً ٥

جو کچھ ہم نے اس میں حرام پایا اے حرام قرار دیا۔ سنو مجھے قرآن دیا گیا ہے اور

اس کے ساتھ اس جیسی ایک اور چیز۔

ایک اور روایت میں آپ مَنْ اللّٰهُ کا فرمان ہے کہ

اَلَا إِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ مِثْلَ مَاحَرَّمَ اللَّهُ \_ 3

سنو! الله تعالى كے رسول ( الله في ) نے جو پچھ حرام قرار دیا وہ الله تعالیٰ کے

حرام کیے ہوئے کی طرح ہے۔

ایک انسوسناک امریہ ہے کہ ایک فاضل مصنف نے اسلامی شریعت وعقیدہ کے موضوع پرکتاب تصنیف کی ہے جس کے مقد مدین لکھا ہے کہ اس کتاب کی تالیف کے وفت ان کے پاس قرآن کے علاوہ کوئی دوسرا ماخذ نہیں تھا۔

<sup>€ (</sup>ترمذي ۲۶۳ كتاب العلم ابو داو د ۲۶۳ السنة)

<sup>2 (</sup>ابوداود ٤٦٠٤ في السنة)

<sup>(</sup>ابوداود ٢٠٤٤) ابن ماجه ١٢ في السنة)

لیکن مذکورہ بالا حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلامی شریعت صرف قرآن کریم کا نام نہیں، بلکہ اس سے قرآن وسنت دونوں مراد ہیں، اس لیے اگر کوئی ان دونوں میں سے صرف کسی ایک کو قابل عمل سمجھے تو وہ دونوں کا باغی ہوگا، کیونکہ دونوں (قرآن وسنت) میں ایک دوسرے کی یابندی کا تھم ہے۔اللہ تعالی کا فرمان ہے:

مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ (نساء ٨٠)

جوکوئی اللّٰہ تعالیٰ کے رسول کی تابعداری کرتا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی تابعداری کرتا ہے۔

ایک اورمقام پرالله تعالی کاارشاد ہے:

فَلَا وَ رَبِّكَ لَا يُوَمِّ مِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَكَ فِيمَاشَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي كَاشَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي كَانْفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسُلِيْمًا ٥ (النساء ٢٥)

پس تیرے رب کی قتم ہر گزیدلوگ ایماندار نہ ہوں گے، جب تک آپس کے جھڑوں میں تیرے فیصلے سے جھڑوں میں تیرے فیصلے سے ناراض (عنگ دل) نہ ہوئگے بلکہ اس کو (بخوشی) قبول کرلیں گے۔

ایک اورمقام پراللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ آمْرًا اَنْ يَّكُونَ لَهُمُ الْبِحِيَرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ وَ مَنْ يَتَعْصِ اللّٰهَ وَ رَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلْلًا مُّرُنَّا ٥ (الاحزاب٣٦)

اور کسی مسلمان مرد یا عورت کو بیدلائق نہیں کہ جب کسی کام میں اللہ تعالی اور اس کا رسول فیصلہ کردیں تو ان کوبھی اپنے کام میں اختیار باقی ہواور جوکوئی اللہ تعالی اور اس کے رسول کی نا فرمانی کرتا ہے تو وہ صرح گمراہی میں پڑجا تا ہے۔

الله تعالی کاارشاد ہے:

وَ مَاۤ الْتُكُمُّ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَ مَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْ ا۔ (الحشر ۷) اور جو کچھرسول اللہ تم کودیں وہ قبول کیا کرواور جس سے روکیس اس سے رک جایا کرو۔ اس آخری آیت کے بعد میں سیدنا ابن مسعود ڈٹائڈ کا واقعہ بھی ذکر کرنا مناسب سمجھتا ہوں 39 % ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39 ) ( 39

جس میں مذکور ہے کہ ایک عورت سیدنا ابن مسعود بڑا تیؤ کے پاس آئی اور کہا آپ ان عورتوں کو لعنت کرتے ہیں جو بال اکھاڑنے اورا کھڑوانے والی، گودنے اور گدوانے والی ہیں؟
انھوں نے جواب دیا کہ ہاں! عورت نے کہا میں نے اللہ تعالیٰ کی کتاب شروع سے کیکر آخر تک پڑھی ہے کیکن مجھے تواس میں آپ کی بیات نہیں ملی توسیدنا ابن مسعود ڈٹا ٹوئے نے جواب دیا کہ اِن گُذت قرآتی یہ لقد و بحدیثی ہی کہ بات و مَا آتا کہ الرّسول فَحُدُوهُ و مَا نَعَامُ مُعَنّهُ فَا فَتَعَوْدًا۔

انگا کہ مُناہُ فَا فَتَعَوْدًا۔

اگرتم نے پڑھا ہوتا تو ضرور پایا ہوتا، کیا تم نے یہ آیت نہیں پڑھی: جو کچھ رسول مُکَاثِلًا دیں اسے لے لواور جس سے روکیس اس سے رک جاؤ۔

عورت نے کہا کہ ہاں یہ آیت تو پڑھی ہے، تو سیدنا ابن مسعود رہ النظر نے کہا میں نے رسول اللہ مل اللہ اللہ النظر اللہ النظر اللہ النظر اللہ اللہ النظر اللہ النظر اللہ النظر اللہ اللہ النظر اللہ النظر اللہ النظر اللہ النظر الن

فیم قرآن کے لیے زبان دانی ہی کافی نہیں

گزشتہ مضمون سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ کسی شخص کے لیے خواہ وہ عربی زبان و اوب کا کتنا ہی بڑا عالم ہو، یہ مکن نہیں کہ وہ نبی ٹائیڈ کی قولی فعلی حدیث کی مدد کے بغیر قرآن محریم کو سمجھ لے، کیونکہ طاہر ہے کہ زبان کاعلم صحابہ کرام پھی پہنے سے بڑھ کرکسی کونہیں ہوسکتا، قرآن کریم انہی کی زبان میں نازل ہوا تھا، اوراس وقت تک زبان ہر طرح کے عیب وقعی سے یا کسی ، پھر بھی گذشتہ آیات کو صرف زبان کی مدد سے سمجھنے میں ان سے علطی ہوئی۔

اس بنیاد پر بیکھی واضح ہوجاتا ہے کہ انسان کوسنت کا جس قدرعلم ہوگا تو اس کے مطابق اسے قرآن کو سمجھنے اور اس سے احکام کوستنبط کرنے میں آسانی ہوگی ، اور جس کو اس کاعلم نہ ہوگا وہ اس فہم سے محروم رہے گا ، اس سب کچھ کے باوجودا گرکوئی پھر بھی سنت کو قابل توجہ ہی نہ سمجھے تو اس کے بارے میں کیا کہا جا سکتا ہے؟

<sup>• (</sup>بخاری ۹۳۹ه مسلم ۱۲۰/۲۱۲۰)

جی<u>ت مدیث</u>

40 کے جیت مدیث کے جات کہ تران کریم کی تفسیر کے لیے قرآن کریم کی تفسیر کے لیے قرآن کریم کی تفسیر کے لیے قرآن کریم ،سنت ● اور صحابہ بھی جینے کے قوال سے مددلینا ضروری ہے۔

ندکورہ سطورے قدیم وجدید دور کے متکلمین کی گراہی اور عقائد واحکام میں ان کی طرف سے سلف صالحین کی مخالفت کا سبب واضح ہوجاتا ہے کیونکہ انہوں نے سنت سے دور ہٹ کر صفات وغیرہ کی آیات کو اپنی عقل وخواہش سے سجھنے کی کوشش کی جس کی وجہ سے وہ گراہ ہوگئے۔امام طحادی مجھنے نے اپنی کتاب شرح عقیدہ طحاویہ (ص۲۱۲) میں اس سلسلہ میں بوی اچھی بات کہی ، وہ لکھتے ہیں:

''د نی اصول کے سلسلہ میں وہ خص کیے بچھ کہہ سکتا ہے جس نے دین کو کتاب وسنت کے بجائے لوگوں کے اقوال سے سیکھا ہو؟ اگر وہ خض پیگان کرے کہ وہ دین کو کتاب اللہ سے لیم رہا ہے تو پھروہ اس کی تغییر حدیث رسول منافی ہے ہیں لیتا اور نہ اس پرغور کرتا ، نہ حابہ وتا بعین کے اقوال پر نظر رکھتا ہے جو کہ سے سند ہے ہم تک پہو نچے ہیں ، ان راویوں نے ہم تک صرف قرآن کریم کے الفاظ کو ہی نہیں پہنچایا ، بلکہ اس کے معانی کو بھی پہنچایا ہے ، وہ لوگ قرآن کو بچوں کی طرح نہیں سیکھتے تھے ، اگر کوئی شخص ان کا راستہ نہ اختیار کی طرح نہیں سیکھتے تھے ، اگر کوئی شخص ان کا راستہ نہ اختیار کرے تو پھر اپنی رائے سے بولے گا ، اور جو اپنی رائے سے بولے ، اپ گمان کو دین سیجھے اور دین کو قرآن سے نہ کیکھتے تو وہ گنہگار ہے خواہ اس کی بات درست ہی کیوں نہ ہو ، اور جو خص دین کو ریست ہی کیوں نہ ہو ، اور جو اگر وہ درست کتاب وسنت سے سیکھے اور پھر بھی اس سے غلطی ہو جائے تو اسے اجر ملے گا اور اگر وہ درست بات کو یالے تو اسے اجر ملے گا اور اگر وہ درست بات کو یالے تو اسے اجر ملے گا اور اگر وہ درست بات کو یالے تو اسے اجر ملے گا اور اگر وہ درست بات کو یالے تو اسے اجر ملے گا اور اگر وہ درست بات کو یالے تو اس کو دو ہر ااجر ملے گا۔''

امام طحاوری بیانید دوسرے مقام پر لکھتے ہیں: 2

''اس لیے ضروری ہے کہ رسول اللہ مُظَافِیْظِ ( کی رسالت و نبوت ) کو کمل طور پرتشلیم کیا

ہم اس خیال ہے متفق نہیں ہیں کہ اولاً قرآن کی تغییر قرآن ہے کی جائے گی، چراس کے بعد سنت ہے،
 ای رسالے کے آخر میں سید ہا معاذ بن جبل جائٹ کی حدیث پر روشنی ڈالتے ہوئے ہم اس کی وظاہت
 کریں گے۔

 <sup>(</sup>شرح عقیده طحاویی ۲۱۲ طبع چهارم)

41 30 ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 41 ) ( 4

جائے ، آپ طُلِیْم کے حکم کی پیروی کی جائے ، آپ مُنَائِم کی حدیث کی تقدیق کی جائے ، کس باطل خیال کومعقول سمجھ کر حدیث کے مقابلہ میں پیش نہ کیا جائے ، حدیث کوشک وشبہ کی نگاہ سے نہ دیکھا جائے ، لوگوں کی رائے کو اس پر مقدم نہ کیا جائے ، صرف رسول اللہ طَائِیم کَم کُومَکم مانا جائے اور آپ کے احکام کی پیروی کی جائے جس طرح کہ عبادت ، انابت اور خضوع و توکل کوصرف اللہ تعالی کے لیے خاص کیا جاتا ہے '۔ •

ان کا خلاصہ یہ ہوا کہ تمام مسلمانوں کا فرض ہے کہ وہ اتباع واستدلال اور شریعت کی اساس و قیام کے بارے میں قرآن وسنت کے درمیان فرق نہ کریں ، کیونکہ بھی وائیں ہائیں مائل نہ ہونے کی صفانت ہے اور اس سے بھی مسلمان گراہی سے نج سکتا ہے۔ رسول اللہ طَائِنَا ہِ کا ارشاد ہے:

تَسَو کُمتُ فِیْ کُمہُ اَمْرَیْنِ لَنْ تَضِلُّوْا مَا إِنْ تَمَسَّکُتُم بِهِمَا: کِتَابُ اللهِ وَ

سُنَتِیْ ، وَلَنْ یَتَفَوَّ قَاحَتُی یَوَ دَا عَلَم الْحَوْضِ . ﴿

میں نے تم میں دوا مرجھوڑے ہیں جب تک ان دونوں کو تھا ہے رہوگ (تو)

مراہ نہیں ہوسکتے ، یعنی اللہ تعالی کی کتاب اور میری سنت اور یہ دونوں الگ نہیں

ہوں گے یہاں تک کہ حوض یرواردہوں۔

ہوں گے یہاں تک کہ حوض یرواردہوں۔

### اتهم تنبيه

ندکورہ سطور کابدیہی نتیجہ بین کلتا ہے: دہ سنت جس کوشر بعت میں مذکورہ اہمیت حاصل ہے وہ السی سنت ہے کہ جوعلاء حدیث کے نز دیک علمی طریقوں اور شیح سند وں سے ثابت ہو۔اس سے وہ سنت مراد نہیں جو تفسیر وفقہ، ترغیب وتر ہیب اور وعظ ونصیحت کی مختلف کتابوں میں موجود ہواوران میں بہت سی ضعیف ،منکر اور موضوع روایات بھی موجود ہیں۔

شرح عقیده طحاویه بس ۲۱۷)

 <sup>﴿ ﴿ ﴿</sup> الله الله وَ الله وَالله وَا

#### 42 المنظم الم المنظم المنظم

اس فتم كى بهتى احاديث كوميس نے اپن فتيم كتاب (سلسلة الاحاديث الضعيفة والسموضوعة واثرها السنى فى الامة) مين ذكركيا ب،ان احاديث كى تعداديا في بزار سے زيادہ ہے۔

بعض توالی ہیں جن سے اسلام بری ہے مثلاً: ہاروت و ماروت اور غرائیق کے قصہ والی احادیث اور مؤخر الذکر حدیث کی تر دید میں میر اایک رسالہ بہ عنوان: نصب المعجانيق في نسف فصة الغرانيق طبع ہو چکا ہے۔

اس لیے علاء کا، بالحضوص ان کا جولوگوں میں اپنی فقہ اور فیا دی کو پھیلاتے ہیں، یہ فرض ہے کہ وہ کسی حدیث کے ثبوت کو سمجھے بغیر اس سے استدلال کی جرائت نہ کریں، کیونکہ فقہ کی جن کتابوں کی جانب بیلوگ عادة رجوع کرتے ہیں وہ واہی ومشکر اور بے اصل احادیث سے بھری ہوئی ہیں اور اس بات کوصرف علاء ہی جانتے ہیں۔

میں نے ایک اہم علمی منصوبہ شروع کیا تھا جوفقہ سے متعلق لوگوں کے لیے بہت نفع بخش تھا، اس کا نام تھا (الاحدادیث الضعیفة والموضوعة فی امھات الکتب الفقھیة) اور اس میں درج ذیل کتابیں شامل تھیں:

- السنفقة ففي كل الهداية للمر غنياني\_
- السيمالي فقدكي المدونة الكبرى لابن القاسم.
  - السشافعى فقدكى شرح الوحيز للرافعي...
    - المعنى لابن قدامه
- ....قالمي فقركي بداية المحتهد لابن رشد اندلسي\_

لیکن افسوس میں اس منصوبہ کو کمل اس لیے نہ کرسکا کہ کویت کے مجلّبہ الوعبی الاسلامی نے ابتداء میں اس کوخوش آمدید کہتے ہوئے شائع کرنے کا وعدہ کیا تھا، مگر جب اسے دیکھا تو شائع کرنے سے انکار کردیا۔

مٰ ہورہ منصوبہ کی تکمیل تو نہ ہوسکی لیکن مجھے امید ہے کہ سی موقع پر ایک ایساد قیق علمی خاکہ

تیار کرسکوں گا جس سے فقہ پر کام کرنے والوں کو مدد ملے گی ، حدیث کے ما خذکی جانب رجوع کے ذریعہ حدیث کا درجہ معلوم کرنے میں آسانی ہوگی اوران ما خذکی خصوصیات اوران پراعماد کا امکان واضح ہوگا۔

### حديث سيدنامعاذ رهانتؤرير بحث

بات خم کرنے سے پہلے ناظرین کی توجہ اس مشہور صدیث کی جانب مبذول کرانا چاہتا ہوں جس سے شایداصول فقد کی کوئی کتاب بھی خالی نہ ہوگی ، بیصدیث سند کے اعتبار سے ضعیف ہوں جس اور کتاب وسنت کے مابین عدم تفریق کی جو بات ہم نے بادلائل ثابت کی ہے وہ اس کے خالف ہے۔ حدیث کے راوی سیدنا معاذ بن جبل ڈائٹو کہتے ہیں کہ رسول اللہ مائٹو ہے جب انہیں یمن بھیجا تو فر مایا: ''بھ تبحکہ ؟ الح کس چیز سے فیصلہ کرو گے؟ انہوں نے کہا کتاب اللہ سے ، آپ نے فر مایا اگر اس میں نہ یاؤ تو پھر؟ انہوں نے کہا سنت رسول اللہ سے! آپ نے فر مایا اگر اس میں نہ یاؤ تو پھر؟ انہوں نے کہا سنت رسول اللہ سے! آپ نے فر مایا اگر اس میں نہ یاؤ تو پھر؟ انہوں نے کہا کہ اپنی رائے سے اجتہاد کروں گا اور اس میں کوتا ہی نہیں کروں گا! اس پر نبی منافیق نے فر مایا ساری تعریف اس اللہ کے لیے ہے جس نے اپنی رسول کے بیلخ کواس بات کی تو فیق دی جے اس کارسول پیند کرتا ہے''۔

اس صدیث کی سند کے ضعف کو میں نے سلسلة الاحادیث الصعیفة حدیث نمبر ۸۸۵ میں بیان کردیا ہے، یہاں صرف بیکہنا کافی ہے کہاس حدیث کوامام بخاری نے منکر کہا ہے، اور وہاں جس تعارض کی جانب میں نے اشارہ کیااس کی توضیح درج ذیل ہے۔

حدیث معاذ و النظامین علم و فیصلہ کے تین مراحل بیان کئے گئے ہیں اور یہ بتایا گیا ہے کہ رائے میں علم کی تلاش سنت کے بعد ہوگی ،اور سنت میں قر آن کریم کے بعد رائے ہے متعلق یہ قاعدہ صحح ہے۔ چنانچے علاء کا قول ہے کہ

إذا وَرَدَ الْآثُو بَطَلَ النَّظُور جب حديث مل جائة وغور وقكر بيكار ہے۔ ليكن سنت كے سلسله ميں ميسي جنهيں، كيونكه سنت، قرآن كريم كے سلسله ميں حاكم اوراس كى مبين ہے، اس ليے قرآن كريم ميں حكم كے وجود كا گمان ہوتے ہوئے بھى اسے سنت ميں جیت مدیث کرنا ضروری ہے، کیونکہ قرآن کریم کے ساتھ سنت کا تعلق و بیانہیں جیسا کہ سنت کے ساتھ رائے کا ہے۔ اور دونوں ساتھ رائے کا ہے، ہرگز نہیں بلکہ کتاب وسنت دونوں کوایک ماخذ ماننا ضروری ہے اور دونوں میں کوئی تفریق نہیں۔

نی مَا اَیْمُ نِے اس بات کی جانب اشارہ فرمایا ہے۔ اَلَا إِنِّیْ اُوتِیتُ الْقُوانَ وَمِثْلَهُ مَعَةً (الحدیث)

سنو! مجھے قرآن کریم دیا گیاہے اور اس کے ساتھ اس کے شل ایک اور چیز ( بھی )۔

اوراس سے سنت ہی مراد ہے۔

اور نبی مَثَاثِيَّا فِي مِنْ اللَّهِ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

لَنْ يَّتَفَرَّ قَاحَتْي يَوِدَا عَلَمِ الْحَوْضِ۔ (الحديث)

یہ دونوں الگ نہ ہوں گے یہاں تک کہ وہ حوض پر وار د ہوں ( یعنی قیامت

تک الگنہیں ہو یکتے )۔

اس لیے قرآن وسنت کے مابین درجہ کی تعیین صحیح نہیں کیونکہ اس سے دونوں میں تفریق لازم آتی ہے جو کہ باطل ہے۔

خاتمہ پراللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ ہمیں تمام غلطیوں، گراہیوں اور اپنی ناراضگی کے کاموں سے حفوظ رکھے۔ امین و اخو دعو انا ان الحمد لله رب العلمین۔

<sup>🛈 (</sup>ابوداؤد ۲۰۶۶ السنة)

<sup>(</sup>مالك كما تقدم)



عقائد میں حدیث آ حاد سے استدلال واجب ہے اور مخالفین مخالفین کے شبہات کا ازالہ



## السلطاني

### مقدمه

الحمد لله وحده، والصلوة والسلام على من لانبى بعده واله وصحبه وجنده - اما بعد!

کی صدی پیشتر کچھ سلمان علائے علم الکلام کی طرف سے ایک غلط اور خطرناک نظریہ کا ظہور ہوا کہ: حدیث آ حاد اسلامی عقائد کے بارے میں جمت نہیں ہیں اگر چیشر کی احکام میں وہ جمت نہیں ہیں اگر چیشر کی احکام میں وہ جمت ہوں اور بیر اے کی متاخرین علاء اصول نے بھی اختیار کی ہے اور موجودہ دور میں سلمان اہل قلم اور داعیوں کے ایک گروہ نے بھی اس رائے پر تکیہ کرلیا ہے جتی کہ بعض کے نزدیک بیاتنا بدیمی امرین چکا ہے کہ جس کے لیے بحث ونقذ کی کوئی ضرورت ہی نہیں اور بعض نے غلوکرتے ہوئے یہاں تک کہدیا کہ حدیث آ حاد پر کسی عقیدہ کی بنیاد قائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خیدہ کی بنیاد قائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خیدہ کی بنیاد قائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خیدہ کی بنیاد قائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خیدہ کی بنیاد قائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خیدہ کی بنیاد تائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خیدہ کی بنیاد تائم کرنا قطعاً جائز نہیں اور اگر کسی خود کے بیال تیا تو وہ فاس اور گناہ گار ہوگا۔

ال منفر درائے پرگذشته صدیوں میں اور موجودہ دور میں بھی علاء اسلام نے تر دیدی کتب شائع کیں، جن میں سب سے اہم ردّ علامہ ابن قیم رششہ نے اپنی کتاب" مختصر الصواعق المصر سلم "اور امام کیرابن حزم رششہ نے اپنی بیش قیمت کتاب" الاحکام فی اصول الاحکام" میں کیا ہے۔

اس اہم موضوع پر میں نے سترہ سال پیشتر ایک تحقیق لکھی تھی، جیسے میں نے دمش کے مسلمان تعلیم یا فتہ نو جوانوں کے ایک اجتماع میں پیش کیا تھا اور اس میں اپنی حد تک میں نے قطعی اور واضح دلائل پیش کرکے مذکورہ نظریہ اور اس کے مغالطات اور فریب کاریوں کی نقاب کشائی

کی ہے جس کا بہترین اثر ہوا۔اس خطرناک نظریہ اوراس کی رومیں بہنے سے بہت سے بھائیوں کو محفوظ کرنے کی اللہ تعالی نے جوتو فیق عطاکی اس کے لیے ہر طرح کی حمد وتعریف کا اقر اراللہ تعالیٰ بی کے لیے کرتا ہوں ،اس کا ایک پہلو سے یہ بھی اثر ہوا کہ اس ملک میں اس نظریہ کی مقبولیت واشاعت کمزور بڑگی اوراس کی تبلیغ کرنے اور ماننے والے خاموش ہو گئے۔

بہت سے بھائیوں نے اس مفید تحقیق کی اشاعت کی تجویز پیش کی تا کہ مکن حد تک مسلمانوں کی بڑی تعداد کواس سے استفاد ہُ عام کا موقعہ ملے، اس وجہ سے ہم نے اپنی کتاب "المحدیث حجہ بنفسہ فی العقائد و الاحکام" میں قریب ترین میکن فرصت میں اس کی اشاعت کا وعدہ کیا تھا اب نظر ثانی کے بعد فر ماکشوں کی کثرت کے پیش نظر نیز گذشتہ وعدہ کو پورا کرتے ہوئے ہم قارئین کرام کی خدمت میں اس رسالہ کو پیش کررہے ہیں۔

الله تعالی سے امید ہے کہ وہ اسے خیر کثیر کا ذریعہ بنائے گا اور اس موضوع سے متعلق جن کے قدم پھل گئے ہیں اور اولین مومنوں کی راہ سے بھٹک گئے ہیں ان کی تر دید فرمائے گا اور اس کے ذریعہ سنت کے ذریعہ سنت کے ذریعہ سنت کے ذریعہ سنت کے داندہ کرنے والوں اور اس بڑمل پیرا ہونے والوں کو ایسا مضبوط ہتھیار عطافر مائے گا کہ جس سے وہ اپنے نبی تُلْاَیْنِم کی سنت کی مدافعت کر سکیں ، اور شبہات کا از الہ اور شکوک واو ہام کودور کر سکیں۔

آخر میں اللہ تعالیٰ سے امید کرتا ہوں کہ وہ اس کے ذریعہ بچھے اپنے تواب سے نوازے گااوراپنے دین کے محافظوں اوراپنی شریعت کے حامیوں میں شامل فرمائے گا۔ اندہ مسمیع معجیب۔

محمد ناصرالدین البانی (پڑھنے) دشق ۸ر۲ ۱۳۹۳ه مطابق ارسر رم ۱۹۷۲ع



## عقائد میں حدیث آحاد سے استدلال واجب ہے

عقائد میں حدیثِ آ حادیہ استدلال کو جائز نہ تھبرانے والوں میں ہے بعض کا خیال ہے کہ عقیدہ دلیل قطعی ہی ہے ثابت ہوتا ہے، یعنی آیت قر آن پاحقیقی تو اتر ہے ثابت متواتر حدیث ہے ، جبکہ اس دلیل میں تاویل کی گنجائش نہ ہو، ان کا دعویٰ ہے کہ اس امر پر علاء اصول کا اتفاق ہے اوراحادیثِ آ حادہے کم کا فائدہ حاصل نہیں ہوتا ● اور نیز ان ہے عقیدہ کا اثبات نہیں ہوسکتا۔ ●

یقول اگر چبعض قدیم مشکلمین نے اختیار کیا ہے ، لیکن وہ ان مختلف ہیں (۲۰) وجو ہات سے باطل ہے۔

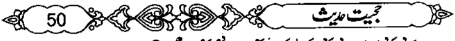
> ىپها پېلى و جبه

اسسیایک نوا بجاداوراختر اعی قول ہے، جس کی شریعت اسلامیہ میں کوئی اصل موجود نہیں ہے، یہ کتاب وسنت کی ہدایات و توجیہات سے بعید ہے جے سلف صالحین (افرہ نین نہیں ہوئی ہیں جانے ، نہ یہ قول ان میں سے کسی سے منقول ہے اور نہ ہی کسی کے دل میں ان کے متعلق سے احساس پیدا ہوا، دین حنیف کا یہ معروف اصول ہے کہ امور دین میں سے کوئی نوا بجادام باطل اور قابل رد ہے اور نبی اکرم مُل اللہ علی میں اس حدیث پر عمل کرتے ہوئے ، کسی حال میں بھی اسے قبول کرنا، جا تر نبیں حدیث کے الفاظ ہیں:

میں کہتا ہوں ،ان کے زور کے مطلب بیہوا کہ اس بات بیں امکان ہے کہوہ کذب یا خطا ہو۔

بیات عرض کردینا مناسب ہے کہ صدیث آ حادی مراد صدیث سی ہے جومتعدد تھے طرق ہے وارد ہولیکن وہ تو از ہولیکن وہ تو از کے در ہے کونہ پنجی ہو، اس طرح کی صدیث کو بیلوگ رد کردیتے ہیں اور عقیدہ میں اسے قبول نہیں کرتے ، اس موضوع ہے متعلق اہم صدیثی معلومات کے لیے ہمارے رسالہ "الحدیث حجہ بنفسه" کامقدمہ دیکھئے۔

کامقدمہ دیکھئے۔



مَنْ أَخْدَتَ فِي آمُونَا هٰذَا مَالَيْسَ مِنْهُ فَهُورَدُ "٠٠

(ترجمہ) جس نے ہمارے اس دین میں کوئی الیمی بات ایجاد کی جواس میں ہے نہیں ہےتو وہ باطل اور مردود ہے۔

نيزدوسرى مديث ين آپ تايم فرمات بين:

اِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْاُمُوْرِ فَانَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةٌ وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ۔

تم نوا یجاد با توں سے بچواس لیے کہ ہرنوا یجاد بات بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے اور ہر مراہی جہنم میں لے جانے والی ہے۔

اس حدیث کواحمہ، اصحاب سنن، اور بیہ بی نے روایت کیا ہے، آخری جملہ نسائی اور بیہ بی میں ہےاوراس کی اسناد صحح ہیں۔

یہ قول علم کلام کی ایک جماعت کا ہے، نیز متا خرین علاء اصول کا بھی جوان سے متا ٹر میں ملاء اصول کا بھی جوان سے متا ٹر موسے اور جب کہ بعض معاصر اہل قلم نے بھی بغیر نفذود لیل کے ان کے اس قول کو لے لیا ہے، حالا نکہ عقا کد کے معاملہ میں ایسانہیں کیا جاتا، خاص طور سے ایسے لوگوں کے ہاں کہ جوعقیدہ کے شہوت کے لیے دلالت اور ثبوت کی قطعیت کے قائل ہیں۔

### دوسری وجه

سبینظریدایک ایساعقیدہ ہے جس سے صرف عقائد سے متعلق ہونے کی بنا پر نبی اکرم مُلْیَّوْرِ سے فارسے متعلق ہونے کی بنا پر نبی اکرم مُلْیُوْرِ سے فارسے متعلق ہونے کہ بنا پر نبی منظرید کہ حدیث احاد سے مقیدہ ثابت نبیل ہوسکتا اگر ان متعلمین اور ان کے مانے والوں کا یہی خیال ہے تو ہم ان کے اعتقاد کے مطابق ان سے کہیں گے کہ اس عقیدہ کی صحت پر آپ کے پاس کون می آیت یا حدیث متواتر لیقینی دلیل کے طور پر موجود ہے جو ثبوت اور دلالت کے اعتبار سے بھی ایسی قطعی ہوکہ اس میں کسی لیقینی دلیل کے طور پر موجود ہے جو ثبوت اور دلالت کے اعتبار سے بھی ایسی قطعی ہوکہ اس میں کسی

<sup>• (</sup>البخارى عن عائشة ٤٦٩٧ في الصلح مسلم ١٧١٨ ١٧ في الاقضية)

۲۲۰ (ترمذی کتاب العلم باب ابوداو د کتاب السنة باب ٥ مسند احمد ٤ / ۲۲ / ۱۲۷ )



کی کو گوگ اس سوال کا جواب دینے کی کوشش کرتے ہوئے کچھ الی آیات سے استدلال کرتے ہوئے کچھ الی آیات سے استدلال کرتے ہیں، جن میں ظن کی اتباع سے ممانعت آئی ہے۔ جیسے مشرکین کے بارے میں ارشاد باری تعالی ہے۔ اِنْ یَتَنْبِعُونَ وَالَّا الطَّنَّ وَإِنَّ الطَّنَّ لَا یُغْنِی مِنَ الْحَقِیِّ شَیْبًا ہِ (النجم ۲۸) بیلوگ صرف ظن اور انگل باتوں کو مانتے ہیں اور حقانیت کے موقع برظنی امور کچھ

و توجم اس كاجواب دوطرح أسے ديتے ہيں۔

س...جس ذات پر بیداوراس جیسی دوسری آیات نازل ہوئی ہیں تو اسی ذات پر وہ آیات بکی اتر کی ہیں تو اسی ذات پر وہ آیات بھی اتر کی ہیں جن میں افراداور جماعتوں کو علم حاصل کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔

جيے ارشاد باري تعالى ہے:

فائدہ ہیں دے سکتے۔

وَ مَا كَانَ الْمُوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةٌ فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِمةُ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِمةُ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرُقَةٍ مِّنْهُمُ طَآئِمةُ لَا لَكِيْنِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوْ آ اِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ كَالَهُمْ مَا لَكُلُهُمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ ٥ (الوَرِ١٢٢)

اور نہ بیمناسب ہے کہ مسلمان سارے کے سارے ہی نکل پڑیں، پس ایسا کیوں نہ کریں کہ ہم ایک قوم سے چند آ دمی آئیں تا کہ دین کی سمجھ حاصل کریں اور جب اپنی قوم میں جائیں تو ان کو سمجھائیں تا کہ وہ بھی بیچتے رہیں۔

طا کفہ کا اطلاق عربی زبان میں ایک اور اس سے زیادہ پر ہو جاتا ہے • لہذا آیت کا مفہوم یہ ہوا کہ وہ گروہ لوٹے کے بعد اپنی قوم کو سمجھائے گا۔ اور انذاز کے معنی ہیں الیبی باتوں کی خبر دینا جن سے علم کا فائدہ حاصل ہوا ور یہ چیز عقیدہ اور شریعت کی دیگر تعلیمات کی تبلیغ سے حاصل ہوتی ہے۔

و كليخ الحديث حجة بنفسه اسم



نیزاللہ تعالی فرما تاہے۔

لَاَيُّهَا الَّذِيْنَ الْمُنُوا إِنْ جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَيْ فَتَبَيَّنُوا (الحجرات:١) دوسرى قرأت من إلى فَتَبَيَّنُوا .

اے ایمان والو! اگر کوئی گناہ گارتمہارے پاس کوئی خبر لائے تو تم اس بات کی تحقیق کرلیا کرو..... یااس کے ثبوت کا یقین کرلیا کرو۔

یہ آیت ایک ثقة مخص کی خبر کی قبولیت کی قطعیت اور یقین پر دلالت کرتی ہے اور الیمی صورت میں ثابت کرنے کی ضرورت نہیں ہے اور اگر اس کی خبر سے علم کا فائدہ حاصل نہ ہوتا تو علم کو حاصل کرنے کے لیے غور وفکر کا تھم دیا جاتا۔ بیاور اس جیسی دیگر آیات سے خبر واحد سے علم کو حاصل ہونے کی دلالت ہوتی ہے، لہذا نہ کورہ آیت سے اپنے مزعومہ خیال پر استدلال کرنا جائز نہیں ، ورنہ بعد کی دونوں آیات بیکار ہوجائیں گی ، بلکہ ضرور کی امریہ ہے کہ ان کی ایسی تفسیر کی جائے جوان دونوں آیات کے مفہوم سے مطابقت رکھے، جیسے بیے کہا جائے کہ اس آیت میں ظن سے مراد ایسا ظن ہے جس سے علم کا فائدہ حاصل نہ ہو، بلکہ وہ خواہش اور ایسی غرض پر بنی ہو جو شریعت کے خالف ہو۔

اس كى وضاحت الله تعالى كايك دوسر فرمان مي ب-إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الطَّنَّ وَمَا تَهْوَى الْأَنْفُسُ وَلَقَدُ جَآءَ هُمْ مِّنْ رَبِّهِمُ الْهُدِّى 0 (النحم ٢٣)

یاں ان کے بروردگار کے ہاں اور اپنی خواہشات کی پیروی کررہے ہیں، حالانکدان کے پاس ان کے بیاں ان کے بال سے رہنمائی کے لیے ہدایت آپھی ہے۔

سساگراس بات کی کوئی قطعی دلیل ہوتی کے عقیدہ خیرِ آ حاد سے ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ ان لوگوں کا گمان ہے تو صحابہ کرام اِنْ ﷺ نیٹاس کی ضرور تو ضیح کرتے اور اس کی مخالفت وہ علماء کبار نہ کرتے جن کا ذکر آ گے آئے گا ، کیونکہ بینا ممکن ہے کہ وہ قطعی دلیل کا انکار کریں یا وہ دلیل ان کی نظر سے خفی رہے جب کہ وہ علم وفضل اور تقویٰ کی بلندیوں پر ہیں ،اس لیے اس بارے میں ان کی نظر سے خفی رہے جب کہ وہ علم وفضل اور تقویٰ کی بلندیوں پر ہیں ،اس لیے اس بارے میں ان کی مخالفت بجائے خود ایک بڑی دلیل ہے کہ بیرائے یا حدیث آ حاد کے متعلق بیعقیدہ ،خلنی

جیت طبی ہے۔ خواہ یہ فرض کرلیا جائے کہ یہ علاء ، حدیثِ آحاد پر عمل کرنے کے سلسلہ میں غلطی ہے ۔ خواہ یہ فرض کرلیا جائے کہ یہ علاء ، حدیثِ آحاد پر عمل کرنے کے سلسلہ میں نظمی پر ہیں ، کیان حقیقت یہ ہے کہ انہی علاء کا موقف صحیح ہے اور ان کے خالف علمائے ، کلام اور ان کے مقلدین ، کالم علمی پر ہیں جیسا کہ آگے آئے گا۔

### تيسري وجه

اسسیے خیال کتاب وسنت کے ان تمام دلائل کے مخالف ہے جن کوہم اور وہ لوگ بھی شرعی احکام میں حدیثِ آ حاد سے استدلال کے وجوب میں جبت مانتے ہیں، اس لیے کہ وہ دلائل رسول اللہ ﷺ کی لائی ہوئی تمام باتوں کوخواہ ان کاتعلق عقیدہ سے ہو یا احکام ہے، عام ہیں، جیسا کہ دوسری وجہ میں ہم نے بعض آیات کا ذکر کیا ہے جن کا امام شافعی ﷺ نے اپنی کتاب "الرساله" میں تذکرہ کیا ہے ، تحقیق کرنے والوں کو اس کی طرف رجوع کرنا چاہیے کہ اللہ داان دلائل کو احکام کے ساتھ خاص کرنا اور عقا کدکوچھوڑ وینا، بیالی تخصیص ہے کہ جس کے لیے کوئی تخصص دلیل نہیں ہے، یہ باطل ہے اور جس سے باطل لازم آئے تو وہ خود بھی باطل ہے۔

چوهی وجه

﴿ ....قول مذکور نہ صرف ہے کہ صحابہ نمائی نے نہیں کہا بلکہ بیان کے ممل کے بھی خلاف ہے۔

ہمیں بیدیقین ہے کہ وہ لوگ ان تمام ہا توں پریقین کرتے تھے جنہیں ان میں سے کوئی بھی رسول

الله مکالی کی حدیث کے نام سے بیان کرتا تھا۔ رسول الله مکالی کے بیان کرنے والے
صحابہ نمائی میں سے کس نے بینیں کہا کہ تمہاری خبر، خبر واحد ہے، اس سے علم کا فائدہ اس وقت

معاصل نہ ہوگا جب تک کہ بیخبر متواتر نہ ہو، بلکہ حدیث آ حاد سے استدلال کے وجوب سے
متعلق عقائدوا حکام کے باب میں تفریق کے فلفہ سے جوان کے بعد پچھ مسلمانوں میں سرایت
کرگیا ہے، وہ لوگ واقف ہی نہ تھے۔ حتی کہ ان میں سے اگر کوئی مثلاً صفات کے متعاق کوئی حدیث روایت کرتا تو دوسرااسے قبول کرتا تھا اور اس صفت کا قطعیت اور یقین کے ساتھ اعتقاد

O اسليل مين معلومات كي الحديث حجة بنفسه بهي و يكفي:

کرتا تھا جیسے رب کریم کی رویت، اس کا کلام کرتا اور قیا مت کے روز اس کا اس طرح ندا کرتا تھا جیسے رب کریم کی رویت، اس کا کلام کرتا اور قیا مت کے روز اس کا اس طرح ندا کرتا تھا جیسے رب دور والا بھی سنے گا اور اللہ تعالیٰ کا ہرروز رات کی تری لجات میں آسمان دنیا کی طرف نزول کرنا۔ ان تمام اعتقادی صفات کے متعلق احادیث کوجس نے کسی السی محتق سے سنا، جو آئیس رسول اللہ ناٹیڈا کے واسطے سے بیان کرتا ہو یا کسی صحابی بھائی کے واسطہ سے بیان کرتا ہو یا کسی صحابی بھائی کا بارو اعتقاد کیا اور اس میں کسی طرح کا بیس و پیش نہیں کیا، بلکہ بسا اوقات پھھ صحابہ بھی ہی بنا پراعتقاد کے متعلق حقادیث احکام کیا اور اس میں کسی طرح کا بیس و پیش نہیں کیا، بلکہ بسا اوقات پھھ صحابہ بھی ہی کی روایت سے کے متعلق حقیق کی جبتو کرتے تھے، جس کے متعلق حقیق کی جبتو کرتے تھے، جس طرح سیدنا ابو سعید خدری دی ٹھٹو کی روایت سے مدد طرح سیدنا عمر می نگٹو کی روایت سے مدد طرح سیدنا عمر میں نگٹو کی روایت سے مدد طلب نہیں گی، بلکہ سب سے زیادہ ان کی تبولیت، تصدیق اور ان کے مقتفی پر یقین میں سبقت طلب نہیں گی، بلکہ سب سے زیادہ ان کی تبولیت، تھید یق اور ان کے مقتفی پر یقین میں سبقت کرنے والے سے دور اول کے ذریعیہ ملنے والی خبروں کے دوالے سے دور وہ اس سبھے کو دوالے سے دور وہ اس سبھے کے داسط سے خبر دینے والوں کے ذریعیہ ملنے والی خبروں سے صفات کو ثابت ما نیتے تھے، الہذا جس شخص کو می سنت سے لگا واور دلچہی ہے تو وہ اس سبھے لے وار معلوم کر لے۔

## پانچویں وجہ

⊚.....الله تعالیٰ ارشاد فرما تا ہے۔

يَّا يَّهُمَّا الرَّسُوْلُ يَلِّغُ مَا ٱنْزِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَّبِكَ وَ اِنْ لَّـمْ تَـفُعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالْتَهُ ۔ (المآندہ: ١٤۔

اے رسول جو پھے تہارے رب کی طرف سے تمہاری طرف اتارا گیا ہے اسے دوسروں تک دوسروں تک دوسروں تک نہیں پہنچایا۔ نہیں پہنچایا۔

<sup>•</sup> وكيهنئ، مختصر الصواعق المرسله على الجهمية والمعطلة ١١١١ ٣٦٢ ٣٢١٠



نیزارشادفرما تاہے۔

وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلْعُ الْمُبِينُ - (النور:٥٣)

نہیں ہے رسول کے اویر ذمہ داری مگر کھلے طور پر لوگوں تک پہنچا دینا۔

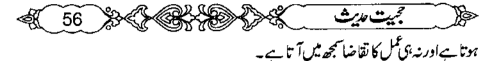
رسول الله مَنْ الْمِيْمِ نَ فِر مايا ہے بَيِلَغُواعَتِنَى (مَتَفَّى عليه ) ميرى طرف ہے لوگوں كو پہنچا دو۔ اور عرفه كے دن صحابہ الله مُنْ الله عظیم مجمع میں نبی مَنْ الله عِلَمَ نبی مَنْ الله عِلَمَ ہے میرے متعلق پوچھا جائے گا تو تم كيا جواب دو گے؟ صحابہ كرام مِنْ الله عَمْ كوائى ديں گے كه آپ نے اپنا پيغام پہنچا ديا ، اپنا فرض اداكر ديا اور دوسروں كوفسيحت كردى (مسلم)

یہ بات معلوم ہونی چاہیے کہ' بلاغ''اس کا نام ہے جس سے مخاطب پر ججت قائم ہواوراس سے علم حاصل ہو، البنداا گرخمر واحد سے علم حاصل نہ ہوتا تواس سے تبلیغ کا وہ فریضہ بھی ادانہ ہوتا جس سے بندہ پراللہ تعالیٰ کی ججت قائم ہوتی ہے اور ججت تواسی بات سے قائم ہوتی ہے کہ جس سے علم حاصل ہوتا ہو۔

رسول الله منالی الله منالی ایک سحالی دائی کو بھیجے سے جوآپ کی طرف سے دوسرول کو بہلی کرتا تھا جس سے سامع پر ججت قائم ہو جاتی تھی ،ای طرح رسول الله منالی کے اقوال وافعال اور سنت جو عادل ثقة راویوں سے ہم تک پہنچے ہیں ،ان سے ہم پر ججت قائم ہوئی ،اگر بیعلم کا فائدہ نہ دیتے تو ان سے جحت قائم نہ ہوتی اور نہ اس شخص پر ججت قائم ہوتی جے ایک یا دویا تین یا جاریا عدد تو اتر سے کم اشخاص کے ذریعہ کوئی خبر پہنچتی اور بیا نتہائی باطل چیز ہے ،اس لیے جس شخص نے یہ کہا کہ رسول الله منالی کی احادیث علم کا فائدہ نہیں دیتیں تو پھراس کی وجہ سے دوباتوں میں سے ایک بات لازم آئے گی۔

اس یا تو وہ یہ کہے کہ رسول اللہ مَالَّیْمُ نے قرآن اور جھے تو اتر کی تعداد نے روایت کیا ہے کے سوا بچو کیا ہے کہ کہ سوا جو کچھ ہے اس سے حجت اور تبلیغ کا فریضہ قائم و ٹابت نہیں ہوا۔

🕆 ..... یا وہ پہ کہے کہ ججت اور تبلیخ ایسی باتوں سے حاصل ہوئی کہ جن سے نعلم واجب



اوران دونوں ہاتوں کے باطل ہونے سے بیتول بھی باطل ہوگیا کہ رسول اللہ مٹائیٹی کی وہ احادیث جنہیں تقد، عادل اور حافظ راویوں نے روایت کیا اور امت نے جنہیں قبول کیا ہے، وہ علم کا فائدہ نہیں دیتیں اور بید بات یور بے طور برعیاں ہے۔ •

# چھٹی وجہ

رسول الله عَلَيْمُ نے انہیں تھم دیا کہ سب سے پہلے انہیں عقیدہ تو حید کی تعلیم دیں انہیں الله عزوجل کی معرفت سکھلائیں جو صفات اس کے لیے واجب ہیں اور جن باتوں ہے اس کی ذات پاک ہے ان کی تعلیم دیں ، جب وہ ان باتوں کوسیکھ جائیں تو پھر انہیں وہ باتیں سکھلائیں جنہیں اللہ تعالی نے ان پر فرض کیا ہے۔ سیدنا معاذر ڈاٹھ نے یقینا انہیں انجام بھی دیا ، اس لیے یہ قطعی دلیل ہے کہ عقیدہ خبر واحد سے ثابت ہوتا ہے اور اس سے لوگوں پر جمت قائم ہوتی ہے اور اس انگراپیا نہ ہوتا تو رسول اللہ مَلَا اللہ عَلَیْ مرف سیدنا معاذر ڈاٹھ کے جھیجے پراکتفانہ کرتے اور بیدواضح بات اگراپیا نہ ہوتا تو رسول اللہ مَلَا اللہ عَلَیْ مرف سیدنا معاذر ڈاٹھ کے جھیجے پراکتفانہ کرتے اور بیدواضح بات ہے۔ درالحمر للہ م

<sup>■</sup> الصواعق ۳۹۷٬۳۹۳/۲\_

ہم نے جو ہاتیں ذکر کی ہیں جو مخص انہیں تسلیم نہ کر ہے تو اس سے دو ہاتیں لازم ہوں گ تیسری کی مطلق گنجائش نہیں۔

اسسیا تو وہ میہ کہے کہ رسول اللہ مُؤاؤل کے مبلغین لوگوں کوعقا کہ نہیں سکھلاتے تھے اس لیے کہ نبی نے انہیں اس کا حکم نہیں دیا تھا، انہیں صرف احکام کی تبلیغ کا حکم دیا تھا اور یہ بات بدیمی طور پر باطل ہے، کیوں کہ بیسابقہ حدیث معاذ کے بالکل مخالف ہے۔

اسسیادہ یہ کہے کہ وہ عقا کد کی تبلیغ پر ما مور تھے، انہوں نے ایسا کیا بھی اور انہوں نے مام اسلامی عقا کد کی تبلیغ کی جن میں یہ خیالی عقیدہ بھی شامل ہے کہ خبر آ حاد سے عقیدہ ثابت نہیں ہوتا، یہ خیال فی نفسہ عقیدہ ہے جسیا کہ گذر چکا ہے، اس بنلیاد پر یہ بلغین اٹٹا ٹھٹا کو گول سے کہتے سے کہ ہم جوعقا کو تم کوسکھلاتے ہیں ان پرایمان لاؤ، لیکن ان پرایمان لا ناواجب نہیں ہے، اس لیے کہ یہ اخبار آ حاد ہیں اور سابقہ خیالات کی طرح یہ بھی باطل ہے اور جس سے باطل لازم آتا ہے وہ بھی باطل ہے۔ لہذا اس سے اس قول کا باطل ہونا ثابت ہوگیا اور عقا کد کے باب میں خبر آ حاد سے استدلال کرنے کا وجوب بھی ثابت ہوگیا۔

## ساتویں وجہ

۔۔۔۔۔ندکورہ نظریہ ہے اعتقادی امر میں مسلمانوں میں باہم نقاوت بھی لازم آ ہا ہے باوجود کیکہ خبرسب تک پینچی ہے اور یہ بھی باطل ہے۔

اس کیے کہ اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے۔

لِا أُلْذِرَكُمُ بِهِ وَمَنْ بَلَغَد (الانعام)

تا کہاس کے ذریعی تہمیں خبر دار کروں اور جس تک بدینچے۔

صحیح مستفیض روایت میں رسول الله مَثَاثِیْمُ فرماتے ہیں۔

نَضَّرَ اللَّهُ إِمْرَاءً سَمِعَ مَقَالَتِي فَادَّاهَاكُمَا سَمِعَهَا، فَرُّبُّ مَبَلَّغٍ أَوْعَى لَةً

مِنُ سَامِعِ۔ 0

(الترمذي ٢٦٥٧ وقال صحيح ابن ماجه ٢٣٢)

الله تعالی اس شخص کوشاداب رکھے جس نے میری بات سی تو اسے دوسروں تک و لیے ہی پہنچا دیا جیسے کہ سنا تھا، سنے ہوئے میں کاطب اس بات کوزیادہ سمجھنے والے ہوتے ہیں۔ (تر مذی اور ابن ماجہ نے اسے روایت کیا ہے ادراس کی سندھیجے ہے)

اس کی توضیح یہ ہے کہ ایک صحابی نے رسول الله مَالِیٰ ہے عقیدہ سے متعلق کوئی حدیث سنى،مثلا آسان دنيايراللدتعالى كے نزول كاعقيد ہ تواس صحالى براس كا اعتقاد واجب ہے،اس لیے کہ پینجراس کی حد تک یقینی ہے،لیکن و وضحف خواہ وہ صحابی ہویا تابعی ،جس نے اس صحابی سے حدیث کولیا ہےاں براس کا عقاد واجب نہیں ہےاگر چہدلیل اس تک پیجی اوراس کی صحت پر اس کا یقین ہوا،اس لیے کہوہ حدیث اس کے پاس ضمر آحاد کے ذریعہ پیچی ہے، لینی اس صحابی کے ذریعہ جس نے نبی اکرم مُلْقُیْم سے اس حدیث کوسنا ہے اس کے متعلق خطا کا احتال ہے ، اس لیے بن لوگوں کے نز دیک اس سے عقیدہ ثابت نہیں ہوگا۔اس تو جیہ کا اعتبار کرنے میں فساد ہے،اس لیے کہاسے باطل قیاس پر قائم کیا گیا ہے، یعنی امت کے لیے سی عام مسلا یا صفات رب تعالیٰ میں ہے کسی صفت کے خبر دینے والے کوکسی مخصوص مسلہ کے متعلق گواہی دینے والے یر قیاس کرنا ،ان دونوں میں کتنا فرق ہے۔ رسول اللہ مُنَافِیْج سے خبر دینے والے کے متعلق گو یہ . فرض کیا جائے کہاس نے قصدا یا بطور خطاحھوٹ کا استعال کیا ہے اور اس کے متعلق میہ بات ثابت نہیں کہاس نے جھوٹ بولا ہے تو اس سے حق کامخدوش کرنالا زم آتا ہے،اس لیے کہ گفتگو اس خبر سے متعلق ہے جھے امت نے قبول کیا ،اس کی ولالت پڑمل کیا ہے اوراس کے ذریعہ رب تعالیٰ کی صفات اوراس کے افعال کو ثابت کیا ہے ، کیونکہ شرعاً جن خبروں کو قبول کرنا واجب ہے وہ واقعتا باطل نہیں ہوسکتیں ،خصوصاً جبکہ پوری امت نے انہیں قبول کیا ہو، ای طرح ہراس دلیل کے متعلق جس کی امتاع شرعا واجب ہے، یہی کہا جائے گا کہوہ حق ہی ہے، اس لیے اس کا مدلول فی الواقع ثابت ہوگااور بیہ بات ان باتوں سے متعلق ہے جن کی رب تعالیٰ کی شریعت اور اس کے اساء وصفات کے متعلق خبر دی جاتی ہے ، برخلاف سی معین چیزیر سی مخصوص شہادت کے كەخقىقت مىں اس كامقتضى ثابت نېيىں ہوتا ـ

\$\begin{align\*}
\text{59} \text{\text{659}} \text{\text{\text{659}}} \text{\text{659}} \te

حقیقی مسئلہ یہ ہے کہ وہ خبرجس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے امت کوا پنا عبادت گذار بنایا اور
اپ رسول کی زبانی اسے افراد امت کو بتایا، جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کے اساء صفات کے اثبات
سے ہے فی الواقع وہ کذب و باطل نہیں ہوسکتی، وہ بندوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے قائم کی ہوئی
حجوں میں سے ایک جحت ہے اور اللہ تعالیٰ کی جبتیں کذب و باطل نہیں ہوسکتیں، بلکہ حقیقی طور پر
وہ جت ہی ہوں گی اور جق و باطل دلائل باہم مساوی نہیں ہوسکتے اور اللہ تعالیٰ اس کی شریعت اور
اس کے دین پر افتر اءاس وجی کے مشابنہیں ہوسکتا جے اللہ تعالیٰ نے اپ رسول پر نازل کیا ہے
اور اس کے ذریعہ خلق کو اپنا عبادت گذار بنایا ہے، ان دونوں میں عدم تمیز درست نہیں، حق اور
باطل، صدق اور کذب، وجی شیطان اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتے کی وجی کا مسئلہ باہم مشتبہ
باطل، صدق اور کذب، وجی شیطان اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتے کی وجی کا مسئلہ باہم مشتبہ
جوروشن بصیرت لی کے طرح تاریکیوں کا جامہ پہنایا
جوروشن بصیرت لی کے کور قاہوں پر دات اور دن میں کوئی فرق نہ ہوجس طرح بصیرت سے
کورے لوگوں پر حق اور باطل میں اشتباہ قائم رہتا ہے۔

سیدنا معاذبن جبل رہائی کہتے ہیں کہ حق کہنے والے سے حق قبول کرلواس لیے کہ حق کے لیے ایک روشن ہے۔

لیکن جب دل تاریک ہوجاتے ہیں اور رسول اللہ سکا ٹیٹے کی لائی ہوئی تعلیمات سے اعراض کرنے کے سبب سے بصیر تیں بے نور ہوجاتی ہیں اور لوگوں کے اقوال سے انہیں مشابہ کھیرانے کے سبب تاریکیاں مشزاد ہوجاتی ہیں، تواس وقت ایسے لوگوں پرخت اور باطل گڈٹہ ہوجاتا ہے اور وہ امت کے عادل اور صادق ترین لوگوں سے روایت کی ہوئی صحیح احادیث کا کذب ہونا جائز قرار دینے لگتے ہیں اور باطل، جھوٹی اور باہم متضاد روایات کو جوان کی خواہشات کے مطابق ہوں، صدق تھرانے لگتے ہیں اور اسلی اور اس سے جمت پکڑتے ہیں۔

اس مسئلہ کی حقیقت سے ہے کہ ثقہ اور عادل راویوں کے ذریعہ بیان شدہ اخبار، جن پڑمل کرنا اللّٰہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر واجب قرار دیا ہے فی الواقع ان کا کذب اور خطا ہونا درستِ

### جر جیت م**ریث** کے کہا گائی ہے گا نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے لیے کوئی دلیل بہان نہیں گی۔

جوفض علم کے واجب ہونے کی بات کہتا ہے تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ یہ جائز

مہیں ، کیونکہ جب علی کو واجب قر اردینے والی شرا لط پائی جائیں گی تو اس سے فی الواقع حدیث

کی خبر دینے والے کا ثبوت واجب ہوجاتا ہے گلیکن اس بات کو وہ ی سجھ سکتا ہے جے رسول

اللہ مُنافِظُم کی حدیث اور آپ کے اخبار وسنن سے لگاؤ ہو، دوسر لوگ اس میں بے بصیرت

ٹابت ہوں گے، للذا جب وہ یہ کہتے ہیں کہ آپ مُنافِظُم کی خبر یں اور سیح احادیث علم کا فائدہ نہیں

دینیں تو اس وقت وہ اپنے متعلق یہ بتانا جا ہے ہیں کہ ہم نے ان سے کوئی علم حاصل نہیں کیا، للذا

اینے متعلق جس بات کی خبر وہ دے رہے ہیں اس میں وہ سیح ہیں، البنة اس بات میں وہ کا ذب

ہیں کہا حادیث اہل حدیث وسنت کے لیے علم کا فائدہ نہیں دیتیں۔ گ

## آ گھویں وجہ

استدلال صحابہ کرام اللہ اللہ اللہ کے لوگوں کے لیے باطل ہوجاتا ہے، لیکن پہلے کی طرح یہ استدلال صحابہ کرام اللہ اللہ اس ہوجاتا ہے، لیکن پہلے کی طرح یہ بات بھی باطل ہے، بلکہ اس سے زیادہ باطل ہے، اس کی تفصیل یہ ہے کہ جمہور مسلمانوں کو خصوصا، صدیث کی جمع وقد وین سے پہلے صدیث آ حاد کے طریقہ سے پیچی ہے اور جن لوگوں کے پاس کوئی صدیث تواتر کے طریقہ سے پیچی ہے ایسے لوگ ہر دور بیس بہت تھوڑے ہیں جنہوں نے صدیث اور صدیث کے طریقہ سے پیچی ہے ایسے لوگ ہر دور بیس بہت تھوڑے ہیں جنہوں نے صدیث اور صدیث کے طریق کے تلاش وشار کی کوشش کی ، اور جس سے ان کو صدیث متواتر کا ایک قابل کیا ظر مجموعہ ل گیا۔ لیکن متعکمین اور ان کے مزعومہ قول کو مانے والے متبعین کا ان مخصوص لوگوں سے استفادہ کرسکنا عقل میں آنے والی بات نہیں ، اس لیے کہ محدث کا بیہ کہنا کہ وہ ھذا حدیث متواتر ، بیصدیث متواتر ہے ، اس سے انہیں یقین کا فائدہ صاصل نہیں ہوسکنا کہ وہ صدیث متواتر ہی ہے، اس لیے بھی کہاں کی خبر ، صدیث متواتر ہی ہوس کی کہاں کی خبر ،

<sup>€</sup> الصواعق ۲۸،۲۰ ۳۲۸ مسلم ۲۳۵۰

<sup>🗗</sup> الصواعق ۲۲،۲۰

المناسبة الم

خمرِ واحدہ، جوان کے نزدیک بھی علم کافائدہ اس وقت تک نہیں دے سکتی جب تک کداس کے ساتھ تو اتر کی حد تک کہتا کہ: یہ ساتھ تو اتر کی حد تک کہتا کہ: یہ متواتر ہے، اور بیعاد أغیر ممکن ہے۔

خصوصاً ایسے لوگوں کے لیے جن کا حدیث اور کتب محدثین سے کوئی لگا و تہیں ہے، بلکہ
ان متعلمین کے لیے یہ تو آسان ہے کہ کسی حدیث کے متعدد طرق کا خودسنت کی کتب سے
استخراج کرلیں، کیونکہ الیمی کتابیں اور ان سے حدیث کا مراجعہ آسان ہے، لیکن اگر وہ کسی
حدیث کے تواتر ہے متعلق محدثین کی ایک جماعت کی شہادت جع کرنا چاہیں تو یہ چیزان کے
حدیث کے تواتر ہے متعلق میں نہ کسی کا تول چھوٹ جائے گا۔ اور بھی بعض علائے
لیے آسان نہ ہوگی، کیونکہ تو اتر ہے متعلق کس نہ کسی کا تول چھوٹ جائے گا۔ اور بھی بعض علائے
کلام کا یہ قول سامنے آئے گا کہ بیر حدیث آ حاد ہے، اس لیے کہ ان کا تعلق محدثین کی کتابوں کے
بجائے آئی کتابوں سے ہوتا ہے، اس لیے ان جس سے کسی آیک کا قول ہی ان کے لیے قابل
اعتاد کھیرے گا۔ حالانکہ یہ بات اس فن کے ماہر خص کے خلاف ہوگی، اس کی بعض مثالیں آگے
آئیں گی۔

اس خیال سے دوباتوں میں سے ایک بات کالازم آنا ضروری ہے۔

اسسیاتو بیکها جائے کہ عقیدہ خبر آ حاد سے ثابت ہوتا ہا سلیے کہ عام لوگوں تک خبر کا تو امر کہ جاتھ بہنچنا مشکل امر ہے اور گذشتہ اور آ کے آنے والے وجود کے مطابق بی قطعی طور پر درست بھی ہے۔

کی ..... یا بیکها جائے کہ عقیدہ خبر آ حادہ ثابت نہیں ہوتا کو ماہرین فن اس کے تواتر کی کوائی دیں جب تک کہ تمام لوگوں کے زدیک اس کا تواتر ٹابت نہ ہوجائے ، جبیبا کہ پیچھے اس کا بیان گذر چکا ہے کہ انکہ حدیث کے ایک گروہ کی عام مسلمانوں کے لیے تواتر کی شہادت کا حصول بہت مشکل امر ہے اور جبیبا کہ میرا خیال ہے کوئی عاقل شخص اس کا التزام نہیں کرے گا ، بلکہ خصوصی طور پران میں سے اکثر لوگ اپ خطبات اور مقالات میں ہم کم سے متعلق ماہرین لوگوں کی طرف رجوع کو واجب قرار دینے کی تاکید کرتے ہیں۔ انہی میں سے ایک صاحب لوگوں کی طرف رجوع کو واجب قرار دینے کی تاکید کرتے ہیں۔ انہی میں سے ایک صاحب

ایسے خص سے متعلق جواجتہادی طاقت نہیں رکھتا تقلید کو ضروری امر قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں: ہر علم کے لیے یکسو،اور شغل خاص رکھنے والے، نیز اس سے نا آشنا،اس سے نچنے والے اور اس کے اصول واحکام سے بالکل ناواقف لوگ ہوتے ہیں۔

اگر عدالت میں تمہارا کوئی مقدمہ ہے اور تم قانون دان نہیں ہوتو تمہیں مجبوراً وکا اوکی طرف رجوع کرنا بڑے گا اور ان میں سے کسی کی تقلید کرنا پڑے گی جے وہ اپنے اجتہاد سے کسی کی تقلید کرنا پڑے گا ،اگر تم کسی گھر کی تغییر کرنا چا ہوتو تمہیں انجینئر وں کی طرف رجوع کرنا پڑے گا ،اگر تمہارا ،بچہ بیار ہوجائے تو تم اطباء کی طرف رجوع کرد کے ،اگر فرانس میں پڑھے ہوئے طبیب کو اس علاج میں کسی علاج میں شفا نظر آئے اور امریکا سے ذگری حاصل کئے ہوئے طبیب کو اس علاج میں نقصان نظر آئے اور تمہارے لیے ان میں سے کسی ایک کی تقلید کے سوا چارہ نہ ہواور دونوں باتوں میں سے کسی ایک کی تقلید کے سوا چارہ نہ ہواور دونوں باتوں میں سے کسی ایک کی تقلید کے سوا چارہ ہوگا تو تم بھی باتوں میں سے کسی ایک دل سے فیصلہ لوگے اور جس طرف وہ مائل ہوگا تو تم بھی کسی طرف وہ مائل ہوگا تو تم بھی اس کی طرف مائل ہوگا تو تم بھی مال کے دین معاملات میں بہی حال ایک عامی مقلد کا ہے ، ایسی صورت میں علی طرف مائل ہوگا و تم بھی میں علم دین اور علوم دنیا میں تقلید ضروری قراریا تی ہے ، اس لیے کہ یہ بات محال ہے کہ ہرانیان میں علم کا جانے والا ہواور اسے اس میں دائے جمتی اور اجتہاد کا متام حاصل ہو۔

جب بات اس طرح کی ہے تو پھر تحقیق کرنے والے پر لازم ہے کہ کسی صدیث کے متعلق انقہ محدث کے ایسے قول کو تبول کر ہے جن کے متعلق وہ کہنا ہے کہ بیصد بیٹے یا متواتر ہے، جبکہ اس کا تھم تو اتر غیر کی نسبت سے تو اتر کا یقین نہ دے سکتا ہو، کیونکہ تو اتر کے متعلق اس کا قول آ حاد ہے لیکن اس کا مان لینا ضروری ہے جیسا کہ پیچھے بیان ہوا ہے اور خاص طور سے اس کا قبول کرنا تقلید نہیں بلکہ تقعد بی کے باب سے ہے اور ان دونوں باتوں میں زبر دست فرق ہے قبول کرنا تقلید نہیں بلکہ تقعد بی کا باب سے ہے اور ان دونوں باتوں میں زبر دست فرق ہے جیسا کہ اہل علم وحقیق کی کتب میں اس موضوع سے متعلق تفصیلات موجود ہیں اور اس بنیا د پر ہم اس میں کہدر ہے ہیں۔



#### نویں وجہ

اجب واجب کھیری جو کہ عقیدہ میں اس سے استدلال کو مستزم ہے، تواس طرح ہر ثقہ محدث کی حدیث کولینا کھیری جو کہ عقیدہ میں اس سے استدلال کو مستزم ہے، تواس طرح ہر ثقہ محدث کی حدیث کولینا بھی واجب ہے اور اس سے عقیدہ کا اثبات بھی لازم ہے اور ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، یہ علت بیان کرنا کہ اس بات کا احتمال ہے کہ فی الواقع وہم، یا بھول یا کذب کا صدور اس سے ہوا ہو گو بظا ہروہ ثقہ اور عادل ہو، تو یہی بات اس ما ہر خص کے بارے میں بھی کہی جائے گی جس نے حدیث کے توائز کی بات کہی ہے۔ اس میں بھی ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے یا تو ان دونوں نے جو خبر دی ہے اس کے متعلق دونوں کی تصدیق کی جائے یا پھر دونوں کی تقمدیق نہ کی جائے ، جبکہ اور دومری شق باطل ہے، لہٰذا کہنی بات ثابت ہوگئی اور یہی ہمار امتقصود ہے۔

یہ بات اس بنیاد پر کہی جارہی ہے کہ ندکورہ اختال احادیث رسول مُلَّاثِمُ میں جنہیں امت نے قبول کیا ہے، موجود نہیں ہے، اس لیے کہ یہ احادیث بھی اپنے قائل مُلَّاثِیْمُ کی طرح معصوم میں جیسا کہ ساتویں وجہ میں اس کی تفصیل بیان ہو چکی ہے۔ •

#### دسویں وجہ

سب ہے کسی انسان کے متعلق کہا جاتا ہے تقدیق ہے خواہ وہ امراختیاری بی کیوں نہ ہو، ای سبب ہے کسی انسان کے متعلق کہا جاتا ہے تقدیق کرویا نہ تقدیق کرو، لیکن تقدیق کرنے والا جب کسی راوی پر بھروسہ کرتا ہے تواہب نفس کواس کی تقدیق پر اس طرح مرکوز کر دیتا ہے کہ اس کی تکذیب کرنایاس کی خبر میں شک کرنااس کے لیے ممکن نہیں ہوتا اور یہ بات ہم میں سے ہر مخص اپنے ایسے دوست کے متعلق محسوس کرتا ہے جس پر کہ پورااعتا دہو، تو ایسی صورت میں با اعتاد راوی کی تقدیق کر نے والے کواس بات کا پابند کرنا کہ عقیدہ کو چھوڑ کر صرف احکام کے متعلق اس کی تقیدہ کو چھوڑ کر صرف احکام کے متعلق اس کی تقدیق واجب ہے تکلیف مالا بطاق کے مشابہ ہے۔

<sup>•</sup> اس معلق تفصيلات احكام الاحكام لابن حزم الهارساسا من موجود بيرا

اسی وجہ سے میں بقینی طور پر کہوں گا کہ جولوگ دونوں ہاتوں میں فرق کرتے ہیں وہ ایک نظریاتی تفریق کرتے ہیں، ورنہ پھر وہ اپنے دل کی گہرائیوں میں یہ نقمہ بی نہیں پاتے ہی کہ احکام اور اس کے مثل احادیث کے متعلق بھی اس کا سبب راویوں کے احوال اور ان کی عدالت اور ضبط وحفظ سے ان کی تا واقفیت ہے، جس کے سبب مطلقا انہیں وہ اطمینان حاصل نہیں ہوتا جو ان کو تقد لیتی پر ابھارے اور یہی سبب ہے جو ان میں سے بہت سے لوگوں کو شک پر ابھارتا ہے، بلکہ احکام سے متعلق بہت سی صبح احادیث کے انکار پر بھی ،عقیدہ اور امور غیب اس پر متزاد ہیں۔

اس حقیقت کی طرف شریک بن عبداللہ القاضی پیشنی نے اس وقت اشارہ کیا جب ان سے
(لوگوں نے مفات سے متعلق بچھا حادیث کا ذکر کیا تھا) کہا گیا کہ ایک گروہ ان احادیث کا انکار
کرتا ہے، انہوں نے پوچھا کہ وہ کیا گہتے ہیں؟ تو ان سے کہا گیا کہ ان ہیں وہ طعن کرتے ہیں!
انہوں نے کہا جن لوگوں نے ان احادیث کو تھی کیا ہے، تو ان نی لوگوں نے قرآن کر یم کو بھی نقل کیا
ہے اور سے بات کہ تماز پانچ وقت کی ہے، نیز رجج بیت اللہ اور دمضان کے روز وکی تمام تفسیلات ان
سب سے منقول ہیں، اور ہم اللہ تعالی کو انبی احادیث کے در ایجہ سے بیجان سکتے ہیں۔

امام اسحاق بن راہویہ سے مروی ہے وہ کہتے ہیں، کہ میں عبداللہ بن طاہر کے پاس گیا،
انہوں نے مجھ سے کہا: ابو یعقوبتم کہتے ہواللہ تعالی ہررات کوائر تا ہے؟ میں نے کہا اے امیر،
اللہ تعالی نے ہماری طرف ایک نبی بھیجا، اس کی احادیث ہمارے پاس پنجیس، انہی سے ہم خون
کو حلال اور حرام کرتے ہیں، انہی کے ذریعہ ہم شرم گا ہوں کو حلال یا حرام کرتے ہیں اور انہی
سے ہم مالوں کو جائزیا حرام عظہراتے ہیں، البذا اگر میسے ہے تو وہ بھی صبحے ہے اور اگریہ باطل ہے تو
دہ بھی باطل ہے اسحاق بن راہویہ کہتے ہیں کہ اس کے بعد عبداللہ خاموش ہوگیا۔ ●

<sup>●</sup> كتاب السنة لعبد الله بن الامام احمل (٢) الشريعة (الاجرى ٣٠٦(٣) العلم الشامخ للمقبلي \_

اے امام بیمنی رشانے نے الاساء والصفات ص ۳۵۲ میں نقل کیا ہے اور یہ دونوں آ ٹار حافظ ذہبی کی مختر العلم بیں بھی دیکھے جاسکتے ہیں اللہ تعالیٰ اس کے طبع کی راہ پیدا کرے۔ (المحمد للہ، بیر کتاب البطبع ہوگئے ہے)



گيار ہويں وجہ

ال....عقیده اور عملی احکام کے درمیان تفریق اور عقیده کوچھوڑ کراحکام میں حدیث آحاد سے استدلال کا وجوب اس اساس بربنی ہے کہ عقیدہ مل کوشامل نہیں اور عملی احکام کوعقیدہ شامل نہیں اوربیدونوں باتیں باطل ہیں۔ایک محق نے کہا ہے کیمل مسائل میں دویا تیں مطلوب ہیں علم اورعمل اسى طرح علميات ميں بھى علم اورعمل مطلوب ہيں، يعنی دل كى محبت اوراس كا بغض، دل كى محبت اس حتی کے لیے جس بران کی دلالت ہے اور جسے وہ شامل ہیں اور اس کا بغض اس باطل ہے جس کے وہ مخالف ہیں ، اس لیے ممل ، اعضاء و جوارح کے ممل پر مخصر نہیں ہے ، بلکہ دلول کے اعمال ، اعضاء کے اعمال کی اصل میں اور اعضاء کے اعمال اس کے تابع ہیں ، اس لیے کہ دل کا ایمان ادراس کی تقیدیق و محبت ہر علمی مسئلہ کی تابع ہے ادریبی عمل بلکے مل کی اصل ہے اوربیایان کے ان مسائل میں سے ہے جس سے بہت سے معظمین نے غفلت سے کام لیا ہے، كيونكه انهول في كمان كيا كه ايمان صرف تصديق كانام ب نه كه اعمال كااور ميتج او عظيم ترين علطی ہے۔ بہت سے کفارنی اکرم فائی کی صدانت کا یعین رکھتے تھے اس میں انہیں کوئی شک نەتھا،كىكناس مىں دەتقىدىق شامل نەتقى جوعبارت ہے آپ كى لا ئى موئى چىز سے قلبى محبت،اس یر رضا مندی اور اس کی بنیاد پر دوستی و دهمنی ہے اس سے خفلت نہیں برتی جاسکتی ، یہ بہت اہم موضوع ہے اور اس سے ہی ایمان کی حقیقت پیچانی جاسکتی ہے، پس سے تمام علمی مسائل عملی ہیں اورمملی مسائل علمی ہیں ، کیونکہ شارع نے عملیات میں مکلّف افراد کوصرف عمل کا یابند کرےعلم کو جھوڑنیں دیااورنہ ہی علمیات بیں علم کواپنا کڑمل کوترک کیا ہے۔ **●** 

ایک مثال سے بیہ بات وضاحت ہے آپ مجھ سکتے ہیں کے مملیات میں یاا حکام میں عقیدہ کا شامل کرنا ضروری ہے، فرض سیجے کہ ایک شخص عسل یا وضو، نظافت اور صفائی کے لیے کرتا ہے یا نماز ریاضت کے لیے پڑھتا ہے یا روزہ صحت کے لیے رکھتا ہے یا جج سیاحت کے لیے کرتا ہے تو معلوم ہونا چاہیے کہ وہ بیتمام کام بیاعتقادر کھتے ہوئے نہیں کرتا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو اس پر

<sup>0</sup> الصواعق، ۲۰۰۲ ما۲۲

واجب قراردیا ہے اوراس کے ذریعہ اسے اپنا عبادت گذار بنایا ہے، تو ایسے تخص کا یہ سب کھ واجب قراردیا ہے اوراس کے ذریعہ اسے اپنا عبادت گذار بنایا ہے، تو ایسے تخص کا یہ سب کہ کہ کرنا اس کو کوئی فائدہ نہ دے گا کیونکہ جس طرح دل کی معرفت جب کہ وہ دل کے اس ممل کو شامل نہ ہو جے تقدیق کہتے ہیں، اسے کوئی فائدہ نہیں دے کتی جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے۔

لازی طور پر ہرشری مملی تھم کے ساتھ ایساعقیدہ موجود ہے جس کا تعلق ایسے غیبی معاملہ سے ہوتا ہے جے اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانتا، اوراگر اللہ تعالیٰ نے اپنے نہی مؤید کی کسنت میں ہوتا ہے جے اللہ تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانتا، اوراگر اللہ تعالیٰ نے اپنے نہی مؤید کی کسنت میں ہمیں اس کی خبر نہ دی ہوتی تو اس کی تقدیق اور اس پر عمل واجب نہ ہوتا، اس سب سے کس کے ہمیں اس کی خبر نہ دی ہوتی تو اس کی تقدیق اور اس پر عمل واجب نہ ہوتا، اس سب سے کس کے لیے یہ جائز نہیں ہے کہ کس چیز کو حلال یا حرام کرے جب تک کہ کتاب و سنت کی جمت اس کے یاس نہ ہو۔

یاس نہ ہو۔

الله تعالی فرما تا ہے۔

وَ لَا تَقُولُوْ الِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هٰذَا حَلْلٌ وَ هٰذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوهُ عَلَى اللّٰهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَ رُوْنَ عَلَى اللّٰهِ الْكَذِبَ لَا يَعْلَى اللّٰهِ الْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ٥ (النحل ١١١)

اورا پی زبانوں کے جموئے بیان سے نہ کہا کرو کہ بیرحلال ہے اور بیر دام کہ تم اللہ تعالی پر جموٹ کا بہتان باندھنے لگو، یقیناً جولوگ اللہ تعالی پر افتر اکر تے ہیں، وہ ہرگز ہام ادنہ ہوں گے۔

اس آیت کریمہ یہ بات معلوم ہوئی کہ بغیراس کی اجازت کے تحریم و خلیل اللہ تعالیٰ پر حجوث اورافتر ا ہے، پس جب ہم حدیثِ آحاد ہے تحریم و خلیل کے جواز پر شفق ہوں گے اوراس طرح ہم اللہ تعالیٰ پر با تنس بنانے سے نجات پا سکتے ہیں ، تو اس طرح حدیثِ آحاد سے عقیدہ کا واجب کرنا بھی جائز ہوگا اوران دونوں باتوں میں کوئی فرق نہیں ہے ، اوراگر کوئی شخص ان میں فرق کا دعوی کر ہے تو اس پر کتاب وسنت سے دلیل دینا واجب ہے جو کہ انتہائی مشکل بات ہے۔

بارہویں وجہ

السسار الساعقيده كے قائلين سے كہا جائے كيس كى صورت ہى درست بوتو

رہے ہے۔ مریض کے کیونکہ سے کہناممکن ہے کہ جب عقیدہ اور عمل ایک دوسرے کو شامل ایک دوسرے کو شامل کے بین توعقیدہ کو علیہ کا میں توعقیدہ کو علیہ کا بیان گذر چکا ہے، لیکن ان دونوں میں ایک واضح فرق ہے، اس لیے کہ عقیدہ مومن کی ذات سے متعلق ہے اس کا معاشرے سے کوئی تعلق نہیں ہے، جبکہ مل کا مضبوط ربط اس معاشرہ سے ہے جس میں مومن زندگی گذارتا ہے اور اس میں بین مومن زندگی گذارتا ہے اور اس میں بین مومن زندگی گذارتا ہے اور اس میں بین اصلاً حرام شرم گاہوں کو حلال کیا جاتا ہے اور جانوں اور مالوں کو مباح کیا جاتا ہے، لہذا اس بات سے عملی اموراعتقادی امورسے زیادہ بڑھ کر ہیں۔

اس کے لیے ہم ایک توضی مثال بیان کرتے ہیں، ایک شخص حدیث آ حاد کے مطابق قبر میں فرشتوں کے سوال یا قبر کے بھینچنے کے حق ہونے کا اعتقاد کرتا ہے اور اس پر مرجا تا ہے اور دوسر اشخص اعتقاد رکھتا ہے کہ زیادہ نشہ آ ورشراب سے تھوڑ اسا پی لینا مباح ہے یا حلالہ کو وہ حلال سمجھتا ہے، جے دمشق کے لوگ (تحجیفہ) کہتے ہیں، بعض مذاہب طبعی طور پر کسی دلیل کی وجہ سے اس کی اباحت کے قائل ہیں، لیکن وہ ولیل قطعی طور پر طنی ہے، پھروہ اس پر مرجا تا ہے، تو حقیقت سے کہ ان دونوں میں سے ہرا کی سنت صححہ کی شہادت کے مطابق غلطی پر تھا۔ سوال یہ ہے کہ ان دونوں میں سے ہرا کی سنت صححہ کی شہادت کے مطابق غلطی ہو اعتقاد کے متعلق ان دونوں میں سے معاشرے کے لیے کون زیادہ خطرنا کے تھا؟ کیا وہ شخص جواعتقاد کے متعلق دھو کہ میں تھا۔ دونوں میں اور شرم گا ہوں کومیاح سمجھنے کے دھو کہ میں تھا۔

اس بناپراگرکوئی کہنے والا کہے کہ حرام اور حلال خیر آ حاد سے ثابت نہیں ہوتے بلکہ ان کے لیے کوئی تطعی الدلالت آبت کا ہونا ضروری ہے بوقطعی الدلالت ہوتا ضروری ہے بوقطعی الدلالت ہوتو مشکلمین اور ان کے پیرواس کا جواب نہیں دے کیس گے۔

ہم اگر جائز قرار دیتے کہ اس طرح کی باتوں میں عقل کو تھم بنائیں اور اللہ تعالی نے جن باتوں کی اجازت نہیں دی عقل کے ذریعہ ان کو مشروع مانیں جیسا کہ یہ باطل قول کہر مشکلمین نے کیا ہے، تو ہم بالکل اس کے خلاف کہتے ، اس لیے کہ بیان کے قول کی بہ نبست عقل سلیم سے زیادہ قریب ہے۔ لیکن اس طرح کے قول بااس کی نقیض کے کہنے سے ہم اللہ تعالی کی بناہ طلب کرتے ہیں اس لیے کہ دونوں با تیں شریعت میں داخل ہیں، لہٰذا اللہ تبارک و تعالی نے جن چیزوں میں برابری کی ہے ان میں ہم فرق نہیں کرتے اور جن میں فرق کیا ہے ان میں ہم فرق نہیں کرتے اور جن میں فرق کیا ہے ان میں ہم برابری

نہیں کرتے، بلکہ رسول اللہ سُلِیُمُ جو کچھ لے کرآئے اور طریق آ حاد سے یا تو اتر سے یا اعتقادیا عمل کے باب سے ہو، تو اس کے متعلق خرصیح ثابت ہوئی ،ہم ان تمام باتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔ ساری تعریف اللہ تعالیٰ ہی کے لیے ہے جس نے ہمیں اس کی ہدایت دی اور اگر اللہ تعالیٰ ہدایت نددیتا تو ہم ہدایت یاب نہ ہوتے۔

تير ہويں وجہ

سیعقیدہ اور اس کے اثبات سے متعلق ان کا تر دیدی تول عملی احکام میں بھی حدیث آ حاد پڑمل کے بیکار کرنے کو مستزم ہے اور یہ باطل ہے جس کے وہ بھی قائل نہیں اور جس سے باطل لازم آئے تو وہ بھی باطل ہے۔

اس کی تفصیل میہ ہے کہ بہت سی عملی احادیث اعتقادی امور کو بھی شامل ہیں، رسول اللہ منافی ہیں میں اللہ اللہ منافی ہے کہ بہت سی عملی احادیث اعتقادی امور کو بھی شامل ہیں۔ اللہ تعالیٰ سے بناہ مانئے اور وہ کے۔ اے اللہ میں تیری بناہ چاہتا ہوں قبر کے عذاب سے اور جہنم کے عذاب سے اور جینے کے فتنہ سے اور سیح دجال کے فتنہ سے اور مرنے اور جینے کے فتنہ سے اور سیح دجال کے فتنہ سے (اسے شیخین نے روایت کیا ہے)

اس طرح اور بھی بہت ی احادیث ہیں جن کا یہاں بیان کرنامقصور نہیں ہے۔ • اب

4 69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 % (69 %

اس نظریہ کے قائل اگراپے نظریہ پڑمل کریں گے اور اس صدیث پڑمل ترک کردیں گے تو وہ اپنے اصولوں میں سے ایک اصل کو توڑ دیں گے ، یعنی احکام میں صدیثِ آ حاد پڑمل کا وجوب اور ان کے لیے یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ یہ اصول ٹوٹ گیا ، اس لیے کہ بیشتر شریعت احاد یث پڑا کرتے ہیں ، تو یمل احاد یث آ حاد ہی پڑقائم ہے اور اگر اصول فہ کور سے قطع نظر اس حدیث پڑمل کرتے ہیں ، تو یمل ان کے اس قول کو باطل کردے گا۔

پھراگروہ یہ کہتے ہیں کہ ہم اس حدیث پڑ مل کریں گے لیکن اس میں عذاب قبراور سے وجال کا جواثبات ہے اس کا اعتقاد نہیں کریں گے ، تو ہم کہیں گے کہ اس حدیث پڑ مل کرنے کے لیے عقیدہ کا ہونا لازی ہے جیسا کہ دسویں وجہ ہیں اس کا بیان گزر چکا ہے، ور نہ بیٹمل نہ شروع ہوگا اور نہ ہی عباوت ، لہذا نتیجہ کے طور پر انہوں نے اپنے نہ کورہ اصول پڑ عمل نہیں کیا اور اس کے بوگا اور نہ ہی عباوت ہی کافی ہے کہ اس سے اس کے وجوب پر قائم سے ولائل کا بطلان لازم بطلان کے لیے یہ بات ہی کافی ہے کہ اس سے اس کے وجوب پر قائم سے ولائل کا بطلان لازم بات ہے۔

#### چود ہویں وجہ

اور کتب اصول وغیرہ میں اختلاف معروف چیز ہے۔ پچھ معاصر اہل قلم نے اس باب میں بعض ان معاصر بن کی تقلید کی ہے جوا پنی نقل کی ہوئی بات کی تحقیق نہیں کرتے ورندا تقاتی ندکور کا اس بات پر دعویٰ کہ خیر واحد علم کا فاکدہ ویتی ہے، کیسے حجے ثابت ہوگا۔ امام مالک، شافعی، اصحاب ابوصنیفہ اور داؤ دبن علی کے اصحاب جیسے ابن حزم • وغیرہ بیشائی نے اثبات کا خیال ظاہر کیا ہے، اس پر حسین بن علی کرابیسی اور حارث بن اسدی اس نے بھی اثباتی خیال ظاہر کیا ہے۔ ابن خویز مندا دنے اپنی کتاب اصول الفقہ میں لکھا ہے (انہوں نے خیر واحد کا ذکر کیا ہے جے ایک یا دو راویوں نے روایت کیا ہو) کہ اس قتم سے بھی علم بیشی حاصل ہوتا ہے، مالک نے اس کی تائید کی راویوں نے روایت کیا ہو) کہ اس قتم سے بھی علم بیشی حاصل ہوتا ہے، مالک نے اس کی تائید کی

اس کے لیے انہوں نے اسٹے زیادہ توی دلائل پیش کئے ہیں جواصول کی دیگر کتابوں میں آپنیس پاسکتے
 دیکھتے احکام الاحکام الروااء ۱۳۸۸۔

جیت مدیث کی کہا ہے۔ ہم اللہ ہے۔ ہم جانے ہیں کہ یہ تن ہے اوراس کے علم ہے۔ ہمیں یقین حاصل ہے۔ قاضی ابو یعلی نے کتساب المسمندو ● کی ابتداء میں کہا ہے، خبر واحد جبکہ اس کی سند صحیح ہوعلم کو واجب کرتی ہے، نیزیہ کہ اس میں روایت مختلف نہ ہواور امت نے جبکہ اس کی سند صحیح ہوعلم کو واجب کرتی ہے، نیزیہ کہ اس میں روایت مختلف نہ ہواور امت نے اسے قبول کیا ہو، کی ابد کے بارے میں مطلق ہے کہ وہ علم کو واجب کرتی ہے خواہ اسے امت نے قبول نہ کیا ہو، اور نہ ہب وہ ی ہے جو میں نے بیان کیا ہے، نہ کہ اس کے علاوہ، شخ ابواسحاق شیرازی ● اپنی اصولی کتب میں جیسے العہمر ہاور مشرح الملسمع وغیرہ میں کہا ہے۔ شرح کے الفاظ یہ ہیں کہ:

خبرواحدکو جب امت نے تبول کیا تواس سے ملم اور ممل واجب ہوجا تا ہے خواہ اس پر سب نے ممل کیا ہو یا بعض نے اور اس باب میں انہوں نے اصحاب شافتی کے کی بزاع کا ذکر نہیں کیا۔ یہی قول قاضی عبدالوہا ہے نے مالکیہ کے فقہا کے ایک گروہ سے فقل کیا ہے۔ حنفیہ نے اپنی کتب میں تصریح کی ہے کہ خبر مستفیض علم کو واجب کرتی ہے اور اس کی مثال انہوں نے بی مثالیٰ انہوں نے بی مثالیٰ انہوں کے کہ الا و صبة لسو ارث ''وارث کے لیے وصیت نہیں ہے'' باوجود یکہ یہ یہ روایت طریق آحاد سے منقول ہے، انہوں نے کہا اس کے مثل سیدنا عبدالرحمٰن بن عوف دائٹ کی حدیث ، جوس سے جزیہ لینے کے متعلق ہے اور ہم نے کہا ہے کہ اس طور کی خبر کو فبر کن جری تا ہوں نے کہا ہے کہ اس سے طور کی خبر کو قبول کرنے پر انہوں نے اتفاق کہا ، قبل میں انہوں نے کئی چھان بین اور اصولی یا اس جیسی چیز سے اس کے مقابلہ کی ضرورت نہیں بھی ، باوجود یکہ یہ بات ہمارے علم میں ہے کہا خبار کے تبول کرنے ، ان میں غور و ضرورت نہیں بھی ، باوجود یکہ یہ بات ہمارے علم میں ہے کہا خبار کے تبول کرنے ، ان میں غور و ضرورت نہیں بھی ، باوجود یکہ یہ بات ہمارے علم میں ہے کہا خبار کے تبول کرنے ، ان میں غور و

<sup>•</sup> اصل میں ای طرح ہے شایدوہ کتاب (المسجدد) ہے جوامام احمد کے ذہب پر فقد کی کتاب ہے (الاعلام)

یابراہیم بن بلی بن بوسف فیروز آبادی (۲۷۲،۳۹۳) ہیں مناظر علامہ ہیں، شافعیہ کے کبار علاء اصول میں میں سے ہیں، سیدرسنظامیہ بغداد ہیں درس تھے، ان کی کتب میں فقد میں المسمهدف اوراصول میں المتبصوہ ہیں، آخری کتاب مخطوط ہے۔

جیت مدیث گرک نے اور اصول پر انہیں پر کھنے کے متعلق ان کے مصوص طریقے ہیں ، اس ہے ہمیں ان کے فرکر نے اور اصول پر انہیں پر کھنے کے متعلق ان کے مصوص طریقے ہیں ، اس ہے ہمیں ان کے طریقے کے متعلق یہ بات وضاحت سے معلوم ہوتی ہے کہ اس کے حکم کی طرف وہ اس طور پر این کے نزدیک اس کی صحت اور درئتی ثابت ہوئی ، تو اس سے ہمارے لیے اس کی صحت کاعلم واجب ہوگیا۔ یہ ابو بکر رازی ● کی کتاب اصول الفقہ کے الفاظ ہیں۔ ● صحت کاعلم واجب ہوگیا۔ یہ ابو بکر رازی ● کی کتاب اصول الفقہ کے الفاظ ہیں۔ ●

يندر ہويں وجہ

اس بات میں کوئی نزاع نہیں کہ جب خور واحد کے مقتضا عمل پراجماع ہوتو وہ علم کا فاکدہ دیے کہ جب اس سے مقید ہو۔ ابوالطیب نواب صدیق حسن خال بیکھیاں جات سے مقید ہو۔ ابوالطیب نواب صدیق حسن خال بیکھیاں ہوتو دیے کے متعلق اختلاف اس بات سے مقید ہے کہ جب اس سے کوئی الیمی روایت نہ ملائی جائے جواسے تقویت دیے، لیکن تقویت دیے والی روایت بہ ملائی جائے جواسے تقویت دیے، لیکن تقویت دیے والی روایت جب اس سے ملے یاوہ مشہور یا متعفیض ہوتو اختلاف ندکورہ کا یہاں دخل نہ ہوگا اور اس بات میں کوئی نزاع نہیں کہ جب خیر واحد کے مقتضا عمل پراجماع ہوتو وہ علم کا فاکدہ دے گی ، کیونکہ اجماع نے اسے معلوم الصدق بنادیا ، اس طرح خیر واحد کو جب است نے تجول کیا تو اس پرعمل اور اس کی تاویل کے درمیان کا راستہ اپنایا اور تاویل تجولیت کی فرع ہے۔ صبح بخاری اور حسم کی احادیث کا تعاق اس قسم سے ہمن کی صحت میں کوئی طعن نہیں ہے اور ان کی تعداد اور حیے مسلم کی احادیث کا تعلق اس قسم سے ہمن کی صحت میں کوئی طعن نہیں ہے اور ان کی تعداد زیادہ ترہے۔ •

### سولہویں وجہ

سساس بنیاد پر کہاس اختلاف سے پہلے ان احادیث کی قبولیت اور رب تعالیٰ کی صفات اور علمی غیبی امور کے ان احادیث سے اثبات پریقینی اور معلوم اجماع واقع ہو چکا ہے،

سیاهام احد بن علی رازی بصاص صاحب کتاب احکام الفر آن متوفی • ۲۵ هیں۔

الصواعق ٣٦٢/٣٦٢/ ٥ من كہتا ہوں كه مزعومه اتفاق كہاں ہے۔

حصول المأمول من علم الاصول؛ ص٧٥ـ

72 كالمرابع المرابع ال ابن قیم الشنے نے کہاہے کہ جس شخص کور دایات کا پھی تجربہ ہے تووہ اس امر میں شک نہیں کرے گا کہ وہ صحابہ جُنافِیُ ہی جنہوں نے ان احادیث کوروایت کیا ہے اور بعض نے بعض سے قبول کیا ہے اور کسی نے بھی روایت کرنے والے سے ان کا اٹکارنیس کیا، پھران صحابہ ٹٹائٹٹرسے اول اورآ خرکے تمام تابعین نے لیااور جس نے بھی ان سے ان روایات کوسٹا آئہیں قبول کیا اور ان کی تصدیق کی اورجس نے ان ہے نہیں ساتو اسی طرح انہیں تابعین سے لیا اور تبع تابعین نے تابعین سے لیا اور یہ الی بات ہے کہ جے اہل حدیث عام طور پر جانتے ہیں جس طرح کہ وہ صحابہ کے عدل ادران کےصدق وامانت کو جانتے ہیں اور جیسے ان کا نبی مُنافِیْزُم سے وضو،غسل جنابت، نماز کی تعدا داوراوقات، اذان،تشهد، جمعها درعیدین وغیره کاروایت کرنا، جن لوگول نے ان چیزوں کی روایت کی ہے انہی لوگوں نے احادیث صفات کو بھی نقل کیا ہے، اگران کے نقل میں ان سے متعلق خطا و کذب کا جواز ہوتا تو ان روایات کے علاوہ مٰذکورہ دوسری روایات میں بھی یہ بات جائز ہوتی اورایسی صورت میں قطعی طور پر نبی اکرم مُکافیظ سے منقول روایات میں ہے کسی پر ہمارے لیے داؤ تنہیں رہ جاتا جو کہ دین علم اور عقل سے دوری کی بات ہے، کیونکہ اسلام پر تنقید کرنے والے بہت ہے لوگوں نے اسے عام قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ جمیں ان میں سے کی چیز پرمطلق بھروسہ نہیں ہے۔ابن قیم میٹھانے نے کہا کہان لوگوں کوسنت اور دین حق سے دوری نصیب ہوئی ،انہوں نے کفر کو ظاہر کیا اور اسلام کا پٹہانے گلے سے نکال دیا اور احادیث کے ردمیں ان کے اس قول نے مختلف فرقے پیدا کردیئے۔ 🗨

پھر دس سے زیادہ گروہوں اور ان کی انکار کردہ سنتوں کا ذکر کیا ہے، وہ لوگ اس میں افراط اور تفریط کی راہوں میں ہیں اور پچھا حادیث احکام اور احادیث صفات میں فرق کرتے ہیں، امام ابن قیم بیکھٹے کی میہ بحث بہت نفیس ہے، شاکفین کوان کی پوری بحث دیکھنی چاہئے، اگر بجھے طول کلام کا اندیشہ نہ ہوتا تو میں پوری کی پوری بحث نقل کرتا۔

گذشته بحث سے بدبات ثابت ہوئی كر خبرة حاد جسے المات نے قبول كيا وہ علم كا فائدہ ديتي

<sup>€</sup> الصواعق ٤٣٤،٤٣٣١٢.

ہے اور اگر بات ایسے ہی ہے تو پھراس سے عقیدہ بھی ثابت ہوگا اور متکلمین میں سے جن لوگوں نے اس کی مخالفت کی ہے ان پر کوئی اعتاد نہیں ہے ، اس لیے کدا یسے لوگ کتاب وسنت کے دلائل اور صحابہ کرام المنظم اور ان کے بعد کے ائمہ بھیلیا کے اجماع کے مخالف ہیں۔

#### ستر ہویں وجہ

اسد فرض سیجے کہ احادیثِ آحاد علم دیفین کا فاکدہ نہیں دیتی ، لیکن ان کے اتفاق کے مطابق بیظن عالب کا فاکدہ قطعی طور پردیتی ہیں۔ امام ابن قیم بیشائیہ کہتے ہیں کہ ان سے اساء وصفات کا اثبات ناجائز نہیں ہے ہیں کہ ان سے اساء وصفات کا اثبات ناجائز نہیں ہے ہی خریاب طلب اور باب خبر میں اثبات ناجائز نہیں ہے کہ دونوں میں سے ایک میں ان سے جمت پکڑی جائے اور دوسرے میں اس اعتبار سے کیا فرق ہے کہ دونوں میں سے ایک میں ان سے جمت پکڑی جائے اور دوسرے میں نہیں؟ یہ تفریق اجماع امت سے باطل ہے، ہمیشہ ان احادیث سے خبریات میں ایسے ہی استدلال کیا جائے گا جس طرح کہ احکامات اور عملیات میں کیا جائے انہ ہموصاً عملی احکام اس خبر بیشتمال ہیں کہ اللہ تعالی نے اس طرح اس کی شریعت اور اس کا وین اس کے اساء وصفات سے متعلق بین اور ہمیشہ صحابہ ، تا بعین اور تی تا بعین اور علاء حدیث وسنت ، صفات ، تقذیر ، اساء اور احکام کے مسائل میں انہیں اخبار سے جمت پکڑتے تھے اور قطعی طور پر ان میں سے کسی سے یہ بات منقول نہیں کہ اس نے ان کے ذریعہ احکام کے مسائل میں استدلال کیا ہے ، اور اللہ تعالی کے مسائل میں استدلال کیا ہے ، اور اللہ تعالی کے اساء وصفات میں نہیں کہ ان وان دونوں باتوں میں فرق کرنے والوں کے اسلاف کدھر ہیں؟!

ہاں ان کے اسلاف کچھ متاخرین متکلمین ہیں جن کو اللہ تعالی ،اس کے رسول اور صحابہ بھائی ہے منقول چیز وں سے کو کی تعلق نہیں ہے ، بلکہ اس باب میں کتاب وسنت اور اقوال صحابہ مخالیہ ہے منقول چیز وں سے کو کی تعلق نہیں ہے ، بلکہ اس باب میں کتاب وسنت اور اقوال صحابہ مخالیہ ہے ہوا یہ طبی سے دلوں کو بازر کھتے ہیں اور شکلمین کی آ راءاور متکلفین کے قواعد کا حوالہ دیتے ہیں۔ انہیں سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ وہ ان باتوں میں فرق ہے اور اس تفریق پر انہوں نے اجماع کا دعویٰ بھی کیا ہے ، حالا نکہ مسلمان ائمہ کرام میں سے کسی امام سے یہ خود ساختہ اجماع منقول نہیں ہے اور نہ ہی کسی صحابی اور تابعی سے ، اہل کلام کی یہ عادت ہے کہ وہ الی باتوں کے لیے اجماع بیان کرو ہے ہیں جے مسلمان ائمہ میں سے سی نے نہ کہا ہو، بلکہ ائمہ الی باتوں کے لیے اجماع بیان کرو ہے ہیں جے مسلمان ائمہ میں سے سی نے نہ کہا ہو، بلکہ ائمہ

جیت مدیث جمیت مدیث کی کا رحم کا رحم کا رحم کا رحم کی اس نے اجماع کا رحم کی کیا اس نے اسلام تو اس کے خلاف ہیں، امام احمد میکھنٹانے کہا ہے کہ جس نے اجماع سے رسول اللہ منافیا کے جموث کہا، اصم ● اور این علیہ ● اور اس جیسے لوگ اپنے دعویٰ ● اجماع سے رسول اللہ منافیا کی سنت کو باطل کرنا چاہتے ہیں۔

#### اٹھارویں وجہ

استدلال کرنے والے کے بدلنے سے بدل جاتا ہے اور یہ کوئی حقیقی صفت نہیں ہے، اہام ابن استدلال کرنے والے کے بدلنے سے بدل جاتا ہے اور یہ کوئی حقیقی صفت نہیں ہے، اہام ابن قیم پر سینے نے لکھا ہے کہ یہ ایسا مسئلہ ہے جس کے متعلق کوئی ذی عقل نزاع نہیں کرسکتا، زید کے نزد یک بھی وہ دلیل قطعی ہوتی ہے جو عمر و کے نزد یک طنی ہے، لبنداان کا یہ کہنا کہ رسول اللہ مُنافیہ کی صحیح احادیث جوامت میں رائح ہیں علم کا فائدہ نہیں دیتیں بلکہ یہ ظفی ہیں، گویا کہ اس سے وہ اپنی حالت کی خبر دے رہے ہیں، کوئکہ اہل سنت نے جن طریقوں سے جوعلم حاصل کیا ہے وہ انہیں حاصل نہیں ہوتا، ان سے حکم عام انہیں حاصل نہیں ہوتا، ان سے حکم عام لازم نہیں آتا، یہ اس استدلال کے مشابہ ہے کہ کسی چیز کو پانے والا اور اس کا جانے والا اس کا پانے والا اور جانے والا اس کا جانے والا اس کا بینی کے دالا اور جانے والا ہیں ہوتا، ان کے مشابہ ہے کہ کسی چیز کو پانے والا اور اس کا جانے والا اس کا بینی کے دالا اور جانے والا ہیں کہ ایسا کی دلیل پیش اینی اندر محسوں کرتا ہے، لیکن کوئی ایسا مختص اس کے سامنے آتا ہے، جواس بات کی دلیل پیش ایسے اندر محسوں کرتا ہے، لیکن کوئی ایسا محنص اس کے سامنے آتا ہے، جواس بات کی دلیل پیش کرتا ہے کہ اسے درد، یا تکلیف یا مجبت یا بغض نہیں ہے، اور دیگر بہت سے شہمات کا بیان

یابراہیم بن اساعیل بن مقسم الاسدی ابواسی ق مصری ہے، ذہبی نے میزان میں لکھاہے کہ یہ گراہ جمی ہے،
 مناظرہ کرتا تھا اور خلق قرآن کا قائل تھا، ۲۱۸ء میں فوت ہوااس کے والد اساعیل ثقد اور حافظ تھے جوشیخین
 کے دجال میں سے تھے۔ ۱۹۳۰م۔
 الصواعق ۲۱۲/۲ سالیہ۔

جی تعریث میں میں ہے۔ کہ جو چیز تمہیں حاصل ہے وہ جھے حاصل نہیں اور اگر حق ہوتی تو ہم اور تم اس میں مشترک ہوتے اور یہ مین باطل ہے۔ ایک شاعر نے کتنی اچھی بات کہی ہے۔ ۔ ایک شاعر نے کتنی اچھی بات کہی ہے۔

اقول للائم المهدى ملامته ذق .... الهوى فان اسطعت الملام لم المامت كامره چكھ لے \_ پھر ملامت كى ملامت كى طاقت ہوتو ملامت كر۔

ایسے لوگوں سے کہا جائے گا کہ اپنی توجہ رسول اللہ علی ہوئی با توں کی طرف پھیر دو، ان کے خواہش مند بنو، ان کا تبتع کر واور ان کو جمع کرو، ان کو نقل کرنے والوں کے اصول اور ان کی سیرت سے آگاہی حاصل کرو، ان کے سواہر بات سے اعراض کر لو، ان کوا پنی طلب کی منزل اور اپنے اراد ہے کی آخری حدیثالو، بلکہ ان کے لیے ایسے ہی حریص بن جاؤ جیسے ارباب منزل اور اپنے اراد ہے کی آخری حدیثالو، بلکہ ان کے لیے ایسے ہی حریص بوتے ہیں کہ انہیں اتنا ضروری علم مندا ہب کے پیروا پنے انکہ کے فدا ہب کی معرفت کے حریص ہوتے ہیں کہ انہیں اتنا ضروری علم حاصل ہوجا تا ہے کہ بیان کے فدا ہب کے خیالات واقوال ہیں اور اگر کوئی انکار کرنے والا ان کا انکار کرنے والا ان کا نکار کرنے والا ان کا نکار کرنے والا ان کی خواہ سے کہ بیان اور ان کے طلب سے تمہار ااعراض تہیں علم کا احادیث علم کا فائدہ دیتی ہیں یا نہیں ، احادیث اور ان کے طلب سے تمہار ااعراض تہیں علم کا فائدہ دیتی ہیں یا نہیں ، احادیث اور ان کے طلب سے تمہار ااعراض تہیں تو اس سے گویا فائدہ نہیں دیسکتا اور اگرتم ہے کہو کہ یہ تمہیں بطور ظن کے کوئی فائدہ نہیں دیسکتا اور اگرتم ہے کہو کہ یہ تمہیں بطور ظن کے کوئی فائدہ نہیں دیسکتا اور اگرتم ہے کو کہ احادیث کے متعلق تم کتنے یانی میں ہو۔ •

امام ابن قیم پیکھلینے دوسرے مقام پر لکھا ہے کہ جب احادیث سے اعراض، ان کی روایت سے نفرت اور ان کے خلاف کہنے والوں سے حسن ظن اس کے لیے طے ہو چکا ہے یا شیطانی اور خیالی تعارض اس کے دل میں جاگزیں ہے تو ایسی صورت میں معاملہ اس آیت کے مطابق ہوگا۔

الصواعق ۲/۲۳۲۲، ۱۳۳۸\_



الله تعالی فرما تا ہے:

قُلُ هُوَ لِلَّذِيْنَ امَّنُوْا هُدِّى وَّ شِفَاءٌ ٥ •

کہددووہ ایمان لانے والوں کے لیے مدایت اور شفا ہے۔

اگراس کاعشر عشیر بھی ہوتو انہیں علم اور ایمان حاصل نہیں ہوسکتا اور دل میں تو اتر کے ذریعی علم کا حصول آسودگی اورسیرانی کی طرح ہے اور ہر خبرعلم کے کسی حصہ کا فائدہ دیتی ہے، پھر جب کئی خبریں اکٹھی ہوجا ئیں اور باہم قوی ہوجا ئیں توعلم کا فائدہ دیتی ہیں یا تو کثرت کے سبب سے یا قوت کےسب سے ہا دونوں کے مجموعہ سے ، پس جب سامع کے دل میں ان خبروں سے متعلق ان کے طرق کاعلم، ان کے روات کے حالات کی معرفت اوران کے معانی کافہم جمع ہوگیا تو اسے ایسا ضروری علم حاصل ہوگیا جسے دور کرناممکن نہیں ہے۔اسی وجہ سے تمام اسمہ حدیث جن کے بارے میں تمام امت کلمہ خیر کہتی ہے ،ان احادیث کے مضمون کے متعلق یقین رکھتے ہیں اور ان کے ذریعہ رسول اللہ مَنْ ﷺ برگواہی ویتے ہیں ،اس علم کے باوجود کہ جن کوان کی سیرت اور ان کے حالات کی خبر ہے کہ وہ صدق اور امانت ودیانت میں سب لوگوں سے برور کر ہیں ،تمام لوگوں سے زیادہ صاحب فہم ہیں،سب سے زیادہ صدق کے ماننے والے اوراس کا تحفظ کرنے والے ہیں، کذب سے پر ہیز کرنے والے ہیں اور اس معاملہ میں وہ اپنے باپ، بیٹے ، استاد اور دوست کے لیے کوئی روا داری نہیں اپناتے ادر انہوں نے رسول الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا الله مَا طرح قلم بند کیا کہ ان کے سواکوئی اس مقام تک نہیں پہنچ سکا، ندا نبیاء کرام پہلا سے نقل کرنے والے اور نہ غیرا نبیاء سے ۔ انہوں نے اپنے اساتذہ کواسی حال پر بلکداس سے بھی بڑھ کریایا اور انہوں نے اپنے سے اویر والوں کواسی طرح بلکہ اس سے بھی بڑھ کریایا ، یہاں تک کہ معاملہ ان لوگوں تک پینے جاتا ہے کہ جن کی اللہ تعالی نے بے مثال تعریف کی ہے، ان سے اپنی رضا مندی

پورئ آیت ال طرح ہے۔ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرُانًا اَعْجَمِیًّا لَقَالُوْا لَوْلَا فُصِّلَتُ التَّهُ اَعْجَمِیٌّ وَعَرَبی قُلْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

جی<u>ت مدیث</u> گھی ہے ۔ کی خبر دی اور بید کہ اس نے انہیں منتخب کیا ہے اور قیامت کے دن دیگر امتوں پر انہیں گواہ بنائے

کی خبر دی اور یہ کہ اس نے انہیں منتخب کیا ہے اور قیامت کے دن دیکر امتوں پر اہمیں کواہ بنائے گا۔ اب جو مخص اس میں غور وفکر کرے گا تو اسے اس بات سے علم یقینی کا فائدہ حاصل ہوگا جے وہ لوگ نبی اکرم تا ہے نیش کرتے ہیں، جو ہراس علم سے بڑھ کر ہے جسے ہر گروہ اپنے پیشواسے نقل کرتا ہے۔ بیان کے بزد کیا ایک وجد انی امر ہے بلکہ لذت والم محبت وبغض کے احساس کے مقام میں ہے، یہاں تک کہ وہ اس کو گواہی دیتے ہیں، قتم اٹھاتے ہیں، اور اس کی مخالفت کرنے والے سے مما بلہ کرتے ہیں۔

رسول الله مُنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ كِ اخبار وسنن ميں جرح كرنے والوں كےقول كےمطابق بيہ بات جائز قرار یاتی ہے کہان اخبار کے رادی کا ذب اور غلطی کرنے والے ہوں ، آپ کے دشمنوں کے اس قول کے مشابہ کہ: یہ بات ہوسکتی ہے کہ یہ باتیں لے کر جواس کے باس آیا ہے وہ جھوٹا شیطان ہو، جبکہ ہر خص پیرجانتا ہے کہ اہل الحدیث تمام گروہوں میں سب سے صاوق تر ہیں، جیہا کہ عبداللہ بن مبارک نے کہا ہے کہ میں نے دین اہل حدیث کے لیے یا یا اور کلام معتزلہ کے لیے اور کذب روافض کے لیے اور حیلے (بہانے ) اہل رائے کے لیے۔ اہل الحدیث کو جب بدیات معلوم ہوگئ کے رسول اللہ تُلافیا نے بداحادیث فرمائی ہیں اور انہیں مخلف مقامات اور مختلف ادقات میں میان فرمایا ہے تو اس سے انہیں ضروری اور یقینی علم حاصل ہوگیا ، اس کے بعدست وحدیث ہے کوئی وگاؤتہ رکھنے والے کا پیول کہ اخبار آ حادِعلم کا فائد وہیں ویش ان کے نزویک مقبول نہیں ،اس لیے کہ بیٹلم بقینی کے حصول کا دعویٰ کرتے ہیں اوران کے مخالف یا تو ایے لیے ملم کے حصول کا افکار کرتے ہیں یا اہل الحدیث کے لیے ، اگرایے لیے کرتے ہیں آو ہے بات دوسرے کے حصول میں خارج نہیں ہو علتی اوراگرانل الحدیث کے لیے انکار کرتے ہیں تو ان کے اپنفس کے علم سے مکابرہ کرتے ہیں، جیسے کہ ایک شخص اپنفس میں فرحت یا الم اور خوف ومحبت کے احساس سے اپنے غیرے مکابرہ کرے اور مناظرہ جب اس حد تک پہنچ جائے تواس میں کوئی فائدہ باتی نہیں رہ جاتا اورالیی صورت میں اللہ اور رسول کے حکم مباہلہ کی طرف لوٹنامناسب ترہوجا تاہے۔

#### جيت ميث بي بيت ميث بي ا الله تعالى فرما تا ہے:

فَمَنْ حَآجُكَ فِيهِ مِنْ بَعُدِ مَا جَآءَ كَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلُ تَعَالُواْ نَدْعُ آبَنَآءَ نَا ﴿
وَ آَبُنَاءَ كُمْ وَ نِسَآءَ نَا وَ نِسَآءَ كُمْ وَ ٱنْفُسَنَا وَ ٱنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَحُمُلُ لَّعُنَتَ اللهِ عَلَى الْكَذِبِينَ ٥ (آل عمران ١١) •

(اے محمہ تُلَیِّمُ اُل کے بعد کہ تجھ کو علم پہنچ چکا ہے جو تجھ سے جھکڑا کرے تو ، تو کہہ دے آؤہم اپنے بیٹوں کواور تمہارے بیٹوں کواورا پی عور توں کواور تمہاری عور توں کو بلائیں (اکٹھا کریں) اور اپنی جان اور تمہاری جان کو، پھرہم دعا کریں اور جھوٹوں پرالڈ تعالیٰ کی لعنت بھیجیں۔

#### انيسوين وجهر

<sup>€</sup> الصواعق١٠٨م٥٢ ٢

ان میں سے ایک شخص سے میں نے مطالبہ کیا کہ اپنی نماز دکھلا و تو اس نے ایسی نماز پڑھی جس پر قرآن کی
 ہی دلالت نہیں ہے کیونکہ وہ کچھالی دعاؤں اوراذ کار کا مجموع تھی کہ جن کی کوئی اصل نہیں سنت تو اس سے
 مہت دور کی بات ہے۔

سنو! مجھے قرآن عطا کیا گیا ہے اور اس کے ساتھ اس کے مثل ایک اور چیز بھی ، سنو! قریب ہے کہ ایک آسودہ حال شخص کیے گاتم قرآن کولازم پکڑلوا در اس میں جوتم حلال پاؤ اسے حلال کرواور جو حرام پاؤاسے حرام کرو، سنو! تمہارے لیے گھریلو گدھا حلال نہیں اور نہ بی در ندوں میں وانت والے جانو راور نہ کسی معاہد کا لقطہ گریہ کہ اس کا مالک اس سے استغنا خاہر کرے اور جو شخص کسی قوم کامہمان ہوتو ان کا فرض ہے کہ اس سے حسن سلوک کریں ، پس اگروہ اچھی ضیافت نہ کریں تو مہمان کو چاہیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے لیے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے کہ اپنی مہمان نوازی سے محرومی کا عوض ان سے سند

میں کہتا ہوں کے جولوگ یہ باطل قول ٹابت کرتے ہیں تو وہ اپنی گراہی کے ایک بڑے جھے میں ان
گراہوں کے شریک ہیں یعنی عقیدہ سے متعلق امور میں صرف قرآن کریم پراکتفا کرنا، یہ بات
اگر چہ پہلی منزل میں بظاہران لوگوں کے ذکورہ قول کے خالف ہے، کیونکہ یہلوگ حدیث متواتر
سے عقیدہ کو ٹابت کرتے ہیں لیکن حقیقت میں بیصرف لفظی اختلاف ہے نہ کہ معنوی تحقیق ہے ہی
ہے کہ ان کا یہ عقیدہ نظریاتی ہے نہ کہ عملی، ورنہ جولوگ اس بات کو ٹابت کرتے ہیں، تو آئییں
چاہے کہ حدیث متواتر کی بنیاد پراپنے عقائد میں سے کسی ایک عقیدہ کو ٹابت کریں، میں شخصی
طور پرنہیں جمتا کہ علاء کلام میں سے کوئی فرد حدیث متواتر سے کوئی عقیدہ ٹابت کرتا ہو،
کیونکہ حدیث اور اس کے طرق کے متعلق یہلوگ سب سے زیادہ ناوان ہیں، نیز حدیث سے
شغل اور اس کے طلب سے سب سے زیادہ نیخے والے ہیں جس وجہ سے یہلوگ اکثر
احادیث کے متعلق یہ تھم لگا دیتے ہیں کہ یہا حادیث آ حاد ہیں، حالانکہ علم حدیث کے جانے
والوں کے نزد کی متواتر ہیں۔

مجھے شدیدافسوس اس بات پر ہوتا ہے جب میں پھھاال قلم کودیکھتا ہوں کہ دہ خودا پی بعض کتب میں اپنے ثابت کر دہ اس اصول کو بھول جاتے ہیں کہ ہرملم میں ماہرین اشخاص کی طرف رجوع کرنا داجب ہے، پھر ہم انہیں دیکھتے ہیں کہ متواتر احادیث پر، احادیث آحاد کا تھم لگا

<sup>🛈 (</sup>ابو داؤد۲/۵۰۵)

دیتے ہیں، یہ بات گذشتہ اور معاصر علماء علم کلام کی تقلید میں ہوتی ہے، وہ ان اہل الحدیث کی طرف رجوع نہیں کرتے جوحدیث کے طرق اور رجال کے جاننے والے ہیں، مثال کے طوریر ا نہی لوگوں میں سے ایک شخص ہررات آسان دنیا کی طرف اللہ تعالیٰ کے نزول کی حدیث پرتعلیق لگاتے ہوئے کہتا ہے کہزول اور اللہ تعالیٰ کے آسان میں ہونے کے بارے میں احادیث آ حاد وارد ہیں اور پیلم کا فائدہ نہیں دیتیں ، جب کہ حدیث نزول اہل الحدیث کے نز دیک متواتر ہے ، علامه ابن قیم رات نے تہذیب السنن (۱۰۷۷) میں اس کی توضیح کی ہے اور وہ کہتے ہیں کہ اس حدیث کوہیں ہے زیادہ صحابہ نے روایت کیا ہے۔ بیہ فی نے اپنی کتاب الاساء والصفات ۲۵۱ میں ان میں سے دس سے زیادہ صحابہ کرام اٹھ ٹھٹائے نام گنوائے ہیں۔ انہوں نے خوداور شیخین اور آجری نے (۳۰۷، ۳۰۹ میں) ان میں سے پچھ کی احادیث روایت کی ہیں اور ارواء الخليل في تخريج احاديث منار السبيل (رقم ٣٣٩) اورتخريج كتاب السنة لابن ابی عاصم (رقم ۲۹۲ ـ ۵۰۸ ) میں، میں نے ان میں سے بعض کی تخ تے کی ہے۔ الله تعالیٰ کے آسان میں ہونے سے متعلق احادیث اگر متواتر نہیں ہیں تومستفیض ضرور ہیں،صرف بیہق نے (۳۲۱۔۳۲۲ میں ) ان میں سے پانچ کی روایت کی ہے اور ان پر آیت ياك " عَلْمِ النَّهُ مَّ مَّنْ فِي السَّمَ آءِ" كياتم اس ذات سے بخوف موجوآسان ميں بى كى شہادت متزاد ہے بشرطیکہ مصنوعی مجاز کے نام پر تاویل وتعطیل کاسہارانہ لیا جائے۔ 🏻 ان میں سے کچھ حدیث رویت کے متعلق بھی حکم لگاتے ہیں کہ بیر حدیث آ حاد ہے، حالا نکہ ماہر مین حدیث اور ان کے علاوہ دوسروں کے نز دیک بیہ متواتر حدیث ہے اور اس کے تواتر کی توضیح ابوالحن اشعری نے کی ہے۔ 🍳

<sup>•</sup> جو خص بیجاننا چاہے کہ مجاز کہنے کی لغت میں کوئی اصل نہیں ہے اور لغت کے ائمہ میں ہے کسی نے اسے نہیں کہا ہے، تو اسے شخ الاسلام ابن تیمید کی اس تحریر کو پڑھنا چاہیے جو انہوں نے کتاب الایمان میں اس سے متعلق کھی ہے، نیز ابن قیم کی الصواعق کی طرف رجوع کرنا چاہیے۔

ويكمو المذاهب الاسلاميه ، لابي زهره ، ٣٧٤ ـ .

اسی طرح نزول می اور ظہور د جال کی حدیث پرعدم تواتر کا تھم لگاتے ہیں اور بیان عقائد

کے متعلق بطور مثال ہے کہ بقول ان کے نو جوان جن پر ایمان کے مکلف نہیں ہیں حالانکہ
حدیث نزول اہل الحدیث کے نزدیک متواتر ہے۔ میں نے خود صرف اس روایت کے ہیں
طرق ہیں صحابہ کرام چھ کھ تھے جن میں سے ہرایک عیسی علیا اے آخری زمانے میں
نزول کی تصریح کرتی ہے اور ان صحابہ چھ کھ تھے جن میں سے ہرایک عیسی علیا اگرہ تری زمانے میں
نزول کی تصریح کرتی ہے اور ان صحابہ چھ کھ تھے میں مقالہ مجلہ الرسالہ میں شائع شدہ ایک تحریر
میں اور وہ سب کے سب صحیح ہیں۔ میں نے ایک مفصل مقالہ مجلہ الرسالہ میں شائع شدہ ایک تحریر
کے جواب میں لکسا تھا جواس مدیث اور حیات عیسی علیا اور ان کی وفات ہے متعلق ایک سوال کا
جواب ہے۔ صاحب مقالہ نے اس میں یہ خیال ظاہر کیا تھا کہ یہ صدیث آ حاد ہے، میں نے یہ
مقالہ مجلہ کے پاس جیمنے کا ارادہ کیا تھا لیکن کچھ باہوش ادباء نے جھے ایسا نہ کرنے کا مشورہ دیا کہ
مقالہ مجلہ ما حب تحریر کی مخالفت کی وجہ سے اسے شائع نہیں کریں گے اور اگر ضروری ہے تواس کا
المی مجلہ صاحب تحریر کی مخالفت کی وجہ سے اسے شائع نہیں کریں گے اور اگر ضروری ہے تواس کا
اختصار کر دیجئے ، چنا نچہ میں نے ڈیڑھ صفے میں اس کا خلاصہ کردیا جبکہ اس کی اصل میں صفح پر
پھیلی ہوئی ہے، لیکن پھر بھی اس کی اشاعت نہ ہو کی۔

بے شارمتواتر احادیث کی بیتھوڑی کی مثال ہے جن پراحادیث کاعلم ندر کھنے والے حدیث آ حاد کا تھم لگاتے ہیں، حالانکہ علم حدیث کے جانے والوں کے نزویک بیمشہورترین متواتر احادیث میں سے ہیں، پھر بھی اگر اہل کلام ان کے حقائق کو ثابت نہ کریں، ان کے مضمون پر لیتین نہ کریں اوران پراعتقاد نہ کریں تو ''فَبِاً تِی حَدِیْتٍ بَعْدَهُ یُوَمِنُونَ 6' پھراس کے بعد کسی بات پرلوگ ایمان لائمیں گے؟

حق وہی جو میں نے عرض کیا ہے اور یہ باطل قول اپنے قائلین کوعقیدہ کے باب میں اہل قرآن کی افتداء میں صرف قرآن کریم پر انحصار کرنے کی طرف لے جائے گا، جبکہ او پر میری پیش کی گئی مثالیں اس بات کو ثابت کرنے کے لیے کافی میں ، لیکن بیسب استنباط اور بطور الزام تھا۔ اس بارے میں معاصر اہل قلم میں سے ایک شخص کے کلام کی واضح تحریم پڑھئے جو صراحت سے اس نظریہ کے اثبات کا دعویٰ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ تو حید کے باب میں صرف آیات قرآنی



اسباطل قول کی طرف بعض معاصر مشائخ نے بھی سبقت کی ہے جن میں مشہور شیوخ از ہر
میں سے ایک شخ ہیں، وہ بہت صریح عبارت میں جس میں تاویل کی گنجائش نہیں کہتے ہیں کہ
وہ مسلمان جو اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ فیبی امور میں صرف قر آن کر یم ،ی عقیدہ کا
مصدر ہے (اور اسی قتی بات پر ہمارا بھی ایمان ہے) اور فرشتوں پر ایمان سے متعلق اس صد پر ظہر
عباتے ہیں کہ ان کے متعلق قر آن نے جس صدکی خبر دی ہے۔ ﴿ صوا اسم) پر مزید کہتے ہیں۔
اور عقائد میں ایسی کوئی بات نہیں ہے جے منفر دطور پر حدیث ثابت کرتی ہو، صفح الا پر لکھتے ہیں کہ
تاب المقاصد کے مؤلف نے (جوعلم کلام کی ایک کتاب ہے) یہ بیان کیا ہے کہ علامات
قیامت کی تمام احادیث آ حاد ہی ہیں، یہ وہ نتیجہ ہے جس تک یہ لوگ احادیث میں نہ کور مطلق
قیامت کی تمام احادیث آ حاد ہی ہیں، یہ وہ نتیجہ ہے جس تک ہے لوگ احادیث میں نہ کور مطلق
قول نہ کہا ہوتا اور اس عظیم باطل کا لازم آ نا، اس خیال کے بطلان پر تھم لگانے کے لیے ہی کا فی
ہے ۔ او پر بیان کی گئی وجو ہات نیز بی آخری وجہ بھی جس کا ذکر ہونے جارہا ہے جو اس باطل قول
سف سے متعلق آخری مقصد کا بیان ہے اس پر مستراد ہیں، یہ باطل قول سلف سے خلف تک منقول و
سے متعلق آ خری مقصد کا بیان ہے اس پر مستراد ہیں، یہ باطل قول سلف سے خلف تک منقول و
سے متعلق آ خری مقصد کا بیان ہے اس پر مستراد ہیں، یہ باطل قول سلف سے خلف تک منقول و
سے متعلق آ خری مقصد کا بیان ہے اس پر مستراد ہیں، یہ باطل قول سلف سے خلف تک منقول و

# بيسوين وجبه

ويكمو، كتاب فصول الاسلاميه ،١٥٣.

<sup>€</sup> الاسلام عقيدة و شريعة ، ص٢٢، شخ محرهاتوت\_

کررہے ہیں اور جن کوخلف نے سلف سے پایا ہے اور ان کے متعلق شہادت دینے والی کثیر و بیٹارروایات آئی ہیں تو اس وقت اس قول کی زبر دست خطرنا کی واضح ہوجائے گی جے بیرخالفین ثابت کرتے ہیں اور بینیں سجھنے کے مسلمان جن صحیح عقائد پر ہیں ان کے انکار سے انہیں کتنی زبر دست گراہی میں ڈال رہے ہیں ، وہ اسلامی عقائد یہ ہیں۔

- آ دم مَلِيَه اوران كے علاوہ ديگرانبياء كرام مِينَهُم كى نبوت جن كا ذكر قرآن كريم ميں نہيں ہے۔ ہے۔
  - 🕑 جملہ انبیاء درسل بیلار ہمارے نبی محمد ناتی کی فضیلت۔
    - 🕝 محشر میں آپ مُلائظ کی شفاعت کبریٰ۔
  - ا ت الله المالية كى شفاعت الى امت كے مرتبين كبائر كے ليے۔
- قرآن کریم کے سواآپ مالی کا کی کے خوات جن میں معجز فر شق القمر بھی ہے، قرآن میں اس کے ذکر کے باوجود انہوں نے اس کی الی تاویل کی ہے جوان سیح احادیث کے خلاف ہے، جن میں بحیثیت رسول (مالی کی ) کے مجز وسے جاند کے بھٹنے کی تصریح ہے۔
  - 🛈 آپ ناتیا کی جسمانی صفات اور یجھا خلاقی شائل۔
- © وہ احادیث جن میں خلق گیرابتداء ملائکہ اور جن، جنت اور دوزخ کی صفت مذکور ہے کہ بید دونوں مخلوق میں اور بیر کہ حجر اسود جنت سے آیا ہے۔ ◘
- ﴿ رسول الله طَافِيْمُ كَي وه خصوصيات جنهيں امام سيوطى مُرَيِهُ فَيْ ابْنِ كَمَاب السخى صائب السخى المسائق كَمَا بنيز ان نعتوں كو السكبسرى ميں جمع كيا ہے، جيسے جنت ميں داخل ہونا، جنتيوں كود يكھنا، نيز ان نعتوں كو ديكھنا جنہيں متقيوں كے ليے تياركيا گيا ہے اور ايك جن ساتھى كا اسلام وغير و۔
  ديكھنا جنہيں متقيوں كے ليے تياركيا گيا ہے اور ايك جن ساتھى كا اسلام وغير و۔
  - 🛈 پیفین کے عشر و مبشر و اور ایک الل جنت میں سے ہیں۔
    - قبریس منکرنگیر کے سوال پرایمان۔

شخ محمرها توت نے مسااا میں تقریح کی ہے کہ وہ مکہ کے پھروں میں ہے ایک طبعی پھر ہے جس طرح
 انہوں نے ۲۵،۲۳ میں اشارہ کیا ہے کہ وہ اعتقاد نہیں رکھتے کہ ملائکہ نور سے پیدا ہوئے ہیں۔



- 🕦 عذاب قبر پرایمان ـ
- ا قبر ك بهنيخ يرايمان ـ
- قیامت میں نصب دو پلڑ ہے والی میزان برایمان۔
  - 🐨 صراط برایمان۔
- آپ کے حوض کوثر پرایمان اوراس پرایمان کہ جوشخص اس سے ایک بارسیراب ہوجائے
   گاہتو وہ دوبارہ مجھی پیاسانہ ہوگا۔
  - 🕦 آپ نالی کی امت میں سے ستر ہزارا شخاص کا جنت میں بغیر حساب کے داخل ہونا۔
    - ا محشر میں انبیاء کرام پیلاسے تبلیغ کے متعلق سوال۔
    - انسب برایمان پر ایمان پر میان ہوئی ہے، ان سب برایمان پر ایمان پر
- قضاء وقدراوراس کے خیروشر پرایمآن اوراس بات پرایمان که الله تعالی نے ہرانسان کی
   سعادت وشقاوت اوراس کارزق اورموت لکھ دی ہے۔
  - 🕑 ال قلم پرائیان جس نے ہر چیز کھی ہے۔
  - (٢١) اس بات يرايمان كرقر آن كريم الله تعالى كى كتاب ، حقيقتانه كرمجاذا-
    - (۲۲) بطور حقیقت عرش اور کری پرایمان نه که مجاز أ 🗗
    - (۲۳) اس بات پرایمان که اہل حمبار جہٹم میں ہمیشنہیں رہیں گے۔
  - (۲۴) اس بات پرایمان که شهداء کی روحیں جنت میں سبز پرندوں کی شکل میں ہوں گی۔
- (۲۵) اس بات پرایمان کہ اللہ تعالیٰ نے زمین پر حرام کردیا ہے کہ وہ انبیاء کرام پیجھ کے جسم کو کھائے۔
- (۲۲) اس بات پرایمان کہ اللہ تعالی کے پچھ فرشتے سرگرم سفر ہیں جورسول اللہ مَالَّيْمُ کوآپ کی امت کاسلام پہنچاتے ہیں۔
- ان میں ہے ایک شخص نے الفصول ص۱۵۲ میں تصریح کی ہے کہ کری پر ایمان مجاز آہے اور اس پر ایمان کا
   انکار هی پند ہے اور ای پر ایمان کی وعوت دی ہے۔

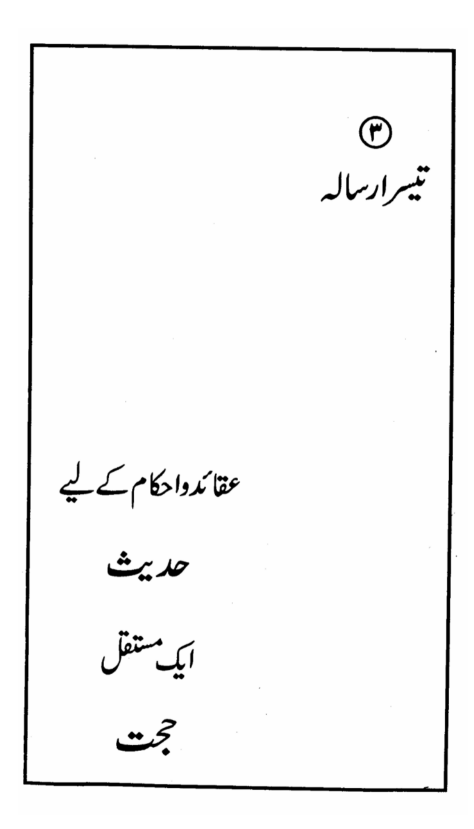
#### عرب المراق المراق المراق (85 المر المراق (85 المراق (85

(۲۷) تمام علامات قیامت پرایمان لانا، جیسے مہدی کا خروج بمیسی علیقا کا نزول، دجال کا خروج اور ہیں۔
اورا پنے مقام سے دابد الارض کا نکلنا وغیرہ ، جن کے متعلق صحیح احادیث وارد ہیں۔
(۲۸) اس بات پرایمان کہ مسلمان تہتر فرقوں میں بٹ جا ئیں گے، ایک کے علاوہ سب جہنم میں جا کمینگے اور وہ وہ ہی گروہ ہے جوان تمام باتوں کو مانتا ہے جن کو صحابہ کرام پڑھ کھٹی مانتے شعے بخواہ ان کا تعلق عقیدہ سے ہو یا عبادت وہدایت ہے۔

(۲۹) اس بات پرایمان کهانند تعالی کےان تمام اساء حسنی اوراس کی صفات علیا پرایمان جوسنت صححه میں وارد بیں جیسے علی ، قدیر اور فوقیت اور نز دل وغیر ہ صفات ۔

(۳۰) اس بات پرایمان که بلندآ سانوں کی طرف آپ کی معراج اور رب تعالیٰ کی بڑی بڑی شاہد نشانیوں کاویکھنا۔

یہ وہ سیح اسلامی عقائد ہیں جو ثابت، متواتر یا مستفیض احادیث میں وارو ہیں اور جنہیں امت نے قبول کیا ہے، جن کی تعداد سینکڑوں میں ہے، میں نہیں خیال کرتا کہ کوئی مسلمان ان کے انکار کی جرات کرئے گایا ان میں شکوک وشبہات پیدا کرے گا، گویہ بات ان لوگوں پرلازم آتی ہے جوحدیثِ آحاد سے عقیدہ کو ثابت نہیں کرتے ۔اللہ تعالی ہمیں اور ان کوسید ھے رائے کی ہدایت وے ۔واحو دعوانا ان الحمد لله رب العلمین۔





#### ىپلى فصل پېلى قصل

## حدیث کی طرف مراجعت کا وجوب اوراس کی مخالفت کی حرمت

معزز بھائیو! صدراول کے تمام مسلمانوں کا بیشق علیہ مسلمارہا ہے کہ حدیث نبوی علی صاحبہا الصلوٰ قوالسلام ہر شعبہ حیات میں شریعت اسلامی کا دوسرااور آخری مرجع ہے۔ چاہیہ شعبہ ان دیمی اعتقادی چیزوں سے متعلق ہو، یاعملی ،سیاسی اور تربیتی احکام سے اور کسی بھی چیز میں قیاس ،اجتہادیارائے سے اس کی مخالفت جائز نہیں۔ جیسا کہ امام شافعی میشنڈ نے "الرسالة" کے آخر میں فرمایا ہے کہ ' حدیث کی موجودگی میں قیاس جائز نہیں' اسی جیسی بات متاخرین اصولیوں کے بہاں مشہور ہے کہ ' جب حدیث آ جائے تو غور وفکر باطل' اور ' جہال نص ہودہاں احتہادکا کوئی کا منہیں' اس سلسلہ میں ان کی سندقر آن کریم اور سنت مطہرہ ہے۔

# قرآن كريم كاحديث رسول سے فيصله كرانے كاحكم

قرآن کریم کے اندر بہت می آیات ہیں جن کو میں اس مقدمہ میں ذکر کر رہا ہوں (کیونکہ یادد ہانی مومنوں کے لیے نفع بخش ہے)

🛈 ..... الله تعالی کا فرمان ہے۔

وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ آمُرًا اَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ اَمْرِهِمْ وَ مَنْ يَنْعُصِ اللّٰهَ وَ رَسُولُكَ فَقَدُ ضَلَّ ضَلْلًا مُّبِينًا ٥(الاحزاب٣٦)

ترجمہ: جب اللہ تعالی اور اس کے رسول مُلَّلِیْم کسی بات کا فیصلہ کردیں تو کسی مومن مرد اور کسی مومنہ عورت کے اختیار استعال کرنے کاحق باقی نہیں رہ جاتا اور جو بھی اللہ تعالی اور اس کے رسول مُنْلِیْم استعال کرنے کاحق باقی نہیں رہ جاتا اور جو بھی اللہ تعالی اور اس کے رسول مُنْلِیْم

کی نافر مانی کرے گا تو و کھلم کھلا گمراہ ہوا۔

الهالعالمين كاارشاد بـ

ياكُهُا اللَّذِينَ المَنُوا لَا تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَىِ اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللّهَ سَمِينًا عَلِيمٌ ٥ (الحجرات)

ترجمہ اےمومنو! اللہ تعالی اور اس کے رسول مُظَیِّرُمُ سے خود کو آ گے نہ بڑھاؤاور اللہ تعالیٰ سے ڈرو، بیشک اللہ تعالیٰ سننے دالا اور جاننے والا ہے۔

الله رب العالمين كافرمان بـــ

قُلْ أَطِيْعُوا اللَّهُ وَ الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفِرِيْنَ ٥

(آل عمران ۳۲)

ترجمہ: (اے محمد مُلَّاثِيَّا) کہہ و بیجئے کہ تم لوگ الله تعالی اور رسول (محمد مُلَّاثِیًّا) کی اطاعت کرو، پھراب اگروہ لوگ پیٹیے پھیریں تو الله تعالیٰ کا فروں کو پہند بھی نہیں کرتا۔

الله رب العزت كاارشاد ہے ـ

وَ اَرْسَلْنُكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَ كَفَى بِاللَّهِ شَهِيْدًا ٥ مَنْ يُّطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ اَطَاعَ اللَّهُ وَ مَنْ تَوَلَّى فَمَآ اَرْسَلُنْكَ عَلَيْهِمْ حَفِيْظُ٥٠

(النسآء 44\_ ۸۰)

ترجمہ ہم نے آپ کورسول بنا کر بھیجا ہے اور اس کی شہادت ہی کے لیے اللہ تعالیٰ کا فی ہے۔ جس نے رسول کی اطاعت کی تو اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی اور جنہوں نے بیٹے پھیری تو ہم نے بھی آپ کوان کا نگہبان بنا کرنہیں بھیجا۔

الله تعالی کاارشاد ہے۔

يْنَايَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ آ اَطِيْعُوا اللَّهُ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُوْلَ وَ اُولِي الْاَمْرِ مِنْكُمُ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوْهُ اِلَى اللَّهِ وَ الرَّسُوْلِ إِنْ كُنْتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْيُوْمِ الْاَخِرِ فَلِكَ حَيْرٌ وَّ اَحْسَنُ تَاْوِيْلًا ٥ (النسآء ٥٩)

ترجمہ:اےمومنو!اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرواور رسول منگیڈی کی اطاعت کرواور اولی الامر (بعنی مسلمانوں کے امور کے نگرانوں کی ) پھراگر کسی چیز کے بارے میں جھکڑ میٹھوتو اگر اللہ تعالیٰ پراور آخرت کے دن پرایمان رکھتے ہو، تو اس معاملہ کواللہ تعالیٰ اور رسول منگیلیُم کی طرف لوٹاؤ، یہی صورت بہتر اور اچھے منتیجے والی ہے۔

🕤 ....الله تعالى نے فر مایا۔

وَ اَطِيْعُوا اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَ لَا تَسَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَ تَذْهَبَ رِيْحُكُمْ وَ اصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ ٥ (الانفال ٣٦)

تر جَمَد: اللّٰه تعالیٰ اوراس کے رَسُول مَثَالِیَا کم اطاعت کرواور آپس میں نہ جَمَّلُو و کہ جس کی وجہ سے تم کم ہمت ہوجا و اور تمہاری ہوا اکھڑ جائے اور صبر کرو بیشک اللّٰه تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

@....الله تعالىٰ كافر مان ہے۔

وَ اَطِيْهُ عُوا اللَّهُ وَ اَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَ احْلَارُوا فَانْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوْ آ اَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْعُ الْمُبِينُ ٥ (المائده ٩٠)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور رسول ﷺ کی اطاعت کرو اور احتیاط کرتے رہوا گرکہیں تم نے پیٹے پھیرلی تو جان لو کہ ہمارے رسول پر کھلی ہوئی تبلیغ کی ذمہ داری ہے اور بس ۔

کے کافرمان ہے۔

لَا تَـجْعَلُوْا دُعَآءَ الرَّسُوْلِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُولَا الْمُولَا الْمُولَا اللْمُولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ترجمہ: تم اپنے درمیان رسول مُنَاثِیْنَ کو ایسے نہ پکارو جیسے تم میں سے کوئی ایک دوسرے کو پکارتا ہے، اللہ تعالیٰ تم میں سے ان لوگوں کوخوب جانتا ہے جوچھپ چھپا کر کھسکتے ہیں، تو جو لوگ رسول مَناثِیْنَ کے مشن کی مخالفت کرتے ہیں، انہیں

## 4 92 % & Linux.

(اس بات سے) ڈرنا چاہیے کہ کوئی مصیبت ان کو آں دبوچ یا درد ناک عذاب ان کو آل دبوچ یا درد ناک عذاب ان کو آلے۔

الله عز وجل کاار شادگرامی ہے۔

يَلَايُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا اسْتَجِيْبُوا لِللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَالْكَيْهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

(الانفال ٢٢)

ترجمہ: اےمومنوائم اللہ تعالیٰ کی بات کواوررسول مَنْ اَثِیْمُ کی بات کو قبول کرو، جب رسول مَنْ اِثْیَمُ مَ کوالی چیز کے لیے بلائیں جو تہمیں حیات نوعطا کرنے والی ہے اور جان لو جان لو کہ اللہ تعالیٰ انسان اور اس کے دل کے پاس ہی پاس ہے اور یہ بھی جان لو کہم کواس کے پاس اکٹھا کیا جائے گا۔

🕀 ....الله قا در كريم كاار شاد ہے۔

وَ مَنْ يَنْظِعِ اللَّهَ وَ رَسُولَةً يُدُخِلَهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْآنُهُو خُلِدِيْنَ فِيْهَا وَ ذُلِكَ الْفُوزُ الْعَظِيْمُ ٥ وَ مَنْ يَتَّعْصِ اللَّهَ وَ رَسُولَةٌ وَ يَتَعَدَّ حُدُودَةً يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيْهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِيْنٌ ٥ (النسآء ١٣٠١٣)

ترجمہ: اور جوکوئی اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول تُلَقِیْم کی اطاعت کرے گا تو وہ اے میں اے ایسے باغات میں داخل کرے گا جن کے یٹچے نہریں بہتی ہیں، وہ ان میں ہمیشہ رہیں گا اور اس کے ہمیشہ رہیں گا اور اس کے رسول مُلَقِیْم کی نافر مانی کرے گا اور اللہ تعالیٰ کی سرحد ہے آگے بڑھے گا (تو) وہ اسے آگے میں ڈال دے گا جس میں وہ ہمیشہ رہے گا اور اس کے لیے رسواکن عذاب ہے۔ آگ میں ڈال دے گا جس میں وہ ہمیشہ رہے گا اور اس کے لیے رسواکن عذاب ہے۔ آگ میں ڈال دے گا جس میں وہ ہمیشہ رہے گا اور اس کے لیے رسواکن عذاب ہے۔ آگ میں ڈال دے گا خرمان ہے۔

آلَىمُ تَـرَ اِلَى الَّـذِيْنَ يَـزُعُمُونَ آنَّهُمُ الْمَنُوابِمَآ ٱنْزِلَ اِلَيْكَ وَمَآ ٱنْزِلَ مِنْ قَيْلِكَ يُرِيدُونَ ٱنْ يَتَحَاكَمُوآ إِلَى الطَّاغُوْتِ وَ قَدْ أُمِرُوْآ ٱنْ يَتَكَفُرُوْا بِهِ وَ يُرِيْـدُ الشَّيْطُنُ ٱنْ يَّضِلَّهُمْ ضَلَلًا بَعِيْدًاه وَ اِذَا قِيْـلَ لَهُـمُ تَعَالُوْا اِلٰى مَآ

#### جِيت ميث ﴿ 93 ﴾ ٱنْوَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَآيْتَ الْمُنْفِقِيْنَ يَصُدُّوُنَ عَنْكَ صُدُودًا ٥

(النسآء ۲۰۱۲)

الله الله عليم وخبير كا فرمان ہے۔

إِنَّـَمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤُمِنِيْنَ إِذَا دُعُو آ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ اَنُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ اَنُ لِيَقُولُوْ اسَمِعْنَا وَاطَعْنَا وَاوُلِيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ٥ وَمَنْ يَثْطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَةً وَيَحْشَ اللهَ وَيَتَقَهِ فَاولَانِكَ هُمُ الْفَآئِزُونَ ٥ (النور ٥٢،٥١)

ترجمہ: جب مومنوں کے درمیان فیصلہ کرنے کے لیے انہیں اللہ اور اس کے رسول طَائِیْن کی طرف بلایا جاتا ہے تو ان کا کہنا ہے ہوتا ہے کہ ہم نے من لیا اور مان گئے یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔ اور جو کوئی اللہ تعالی کی اور اس کے رسول طَائِیْن کی اطاعت کرتا ہے اور اللہ تعالی سے ڈرتا اور اس کا تقوی (دل میں) رکھتا ہے تو بہی لوگ کا مران ہیں۔

⊕.....ط کم کائٹات کا فرمان ہے۔

وَمَا اللَّكُمُ الرَّمُسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهْكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ 0 (الحشر 2)

تر جمہ: اُوررسولَ مَثَاثِیْمِ عَهمیں جو کچھ بھی دیں اسے لےلواور جس سے روک دیں اس سے ہاتھ تھینچ لواور اللہ تعالیٰ سے ڈرو بیشک اللہ تعالیٰ سخت سزا دینے والا ہے۔ اس سے ہاکک ارض وساکا فرمان ہے۔

لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ ٱسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَ الْيَوْمَ الْاخِرَ وَ ذَكَرَ اللَّهَ كَثِيْرًا ٥ (الاحزاب ٢١)

ترجمہ: تمہارے لیے اللہ تعالیٰ کے رسول مُناٹیزا کے اندر بہترین نمونہ ہے اس کے لیے جواللہ تعالیٰ اور آخرت کے دن کی امیدر کھتا ہے اور اللہ تعالیٰ کو بہت یا دکرتا ہے۔

🚳 ..... الله علام الغيوب كا فرمان ہے۔

وَالسَّنْجُمِ إِذَا هَوَٰى ٥ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَٰى ٥ وَمَا يَـنُطِقُ عَنِ الْهَوَٰى٥ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحُيٌّ يُّولِحِي ٥ (النجم اتا)

ترجمہ بتنم ہے ستارے کی جب وہ غائب ہوجائے۔تمہارا ساتھی نہتو گراہ ہواہے اور نہ ہی غلط راہ پر پڑا ہوا۔اوروہ خواہش ہے بات بھی نہیں کرتا۔وہ جو بچھ کہتا ہےوہ صرف وحی کی گئی ہوتی ہے۔

رب ذوالجلال والا كرام كاارشاد ہے۔

وَ ٱلْسَرَلُسَا إِلَيْكَ السَلِّ كُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكُّوُوْنَ ٥(النحل ٣٣)

ترجمہ: (اے محمد مُنْافِیْمُ) ہم نے آپ پر قرآن تھیم اس لیے اتارا ہے تا کہ آپ لوگوں کے لیے اتاری گئی چیز کی توضیح فرما کیں اور تا کہ وہ لوگ غور فکر کرسکیں۔ اس کے علاوہ اور بھی بہت ہی آیات ہیں۔

ہر چیز میں نبی سُلینیم کی اتباع کی دعوت دینے والی احادیث

حدیث کا ایک اچھا خاصا ذخیرہ ایسا موجود ہے جس سے ضروری قرار پاتا ہے کہ ہم اپنے تمام دینی امور میں نبی مُنْافِیْق کی عمومی اتباع کریں۔

چند ثابت شده احادیث ملاحظه فرمایئے۔

ا .... عَنُ اَبِى هُرَيْرَةَ رَضِى اللّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ

4 95 % ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S ( ) S

وَسَـلَّمَ قَالَ كُلُّ اُمَّتِنَى يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ اَلِي قَالُوْا مَنْ اَلِي؟ قَالَ مَنْ اَطَاعَنِي ذَخَلَ الْجَنَّةَ وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ الله ـ •

ترجمہ: سیدنا ابو ہر رہ ہڑا تھ سے روایت ہے کہ رسول اللہ مُلَّ بِیْمُ نے فرمایا میری امت کے تمام لوگ جنت میں داخل ہول گے مگروہ جس نے انکار کیا،لوگوں نے بوچھا کون ہے جوانکار کرتا ہے؟ آپ مُلَّ تُلِمُ نے فرمایا جس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں داخل ہوگیا اور جس نے میری نافر مانی کی تواسی نے انکار کیا۔

السبّي صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّم وَهُو الله عَنهُ قَالَ المَعْضُهُمُ إِنّهُ اَلَا عَمُ الله عَنهُ الله عَضُهُمُ إِنّهُ الله عَلَيْهِ وَسَلّم وَهُو الله عَفْلُوا إِنّ لِصَاحِبِكُمُ هٰذَا مَنَلًا المَعْضُهُمُ إِنّ الْعَيْنَ المَيْمَةُ وَالْقَلْبُ يَقْطَانُ فَقَالُوا إِنّ لِصَاحِبِكُمْ هٰذَا مَنلًا فَاضُرِ بُوا لَهُ مَثلًا فَقَالُوا مَثلُه كَمِثل رَجُل بَني دَارًا وَجَعَلَ فِيهَا مَا دُبَةٍ وَمَن لَهُ الله مَثلًا فَقَالُوا مَثلُه كَمِثل رَجُل بَني دَارًا وَجَعَل فِيها مَا دُبَةٍ وَمَن لَمُ الله عَمْ الله الله عَمْ الله الله الله عَمْ الله الله عَمْ الله الله عَمْ الله الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَمَن اطَاعَ مُحَمَّد صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَمَن اطَاعَ مُحَمَّد صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَمَ مُحَمَّد صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَمَ الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَرَق بَيْنَ الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَرق بَيْنَ الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَرق بَيْنَ الله عَلَيْهِ وَسَلّم فَرق بَيْنَ اللّه عَلَيْهِ وَسَلّم فَرق بَيْنَ النّاس فَي

ترجمہ: سیدنا جابر بن عبداللہ بھائٹ سے مروی ہے، انہوں نے کہا کہ نبی مُلَّاثِیْم کے پاس فرشتے آئے اور آپ سورے سے، ان میں سے کی نے کہا آپ سوئے ہوئے ہیں اور کسی نے کہا کہ آ تکھ سورہی ہے، مگر دل بیدار ہے، پھرانہوں ۔نے کہا کہ تمہارے اس ساتھی پرایک مثال منطبق ہوتی ہے اس کے لیے مثال بیان کرو،

 <sup>(</sup>بخاری کتاب الاعتصام رقم الحدیث ۷۲۸۰)

۷۲۸۱)

ان اوگوں (فرشتوں) نے کہا گہ آپ کی مثال اس مخص کی ہے جس نے ایک گھر بنایا، پھراس میں دسترخوان چن دیا اور ایک بلانے والے کو بھیجا، تو جس نے اس کی وعوت قبول کرلی اور وہ گھر میں آیا اور دسترخوان سے کھایا۔ اور جس نے اس کی دعوت قبول کرلی اور وہ گھر میں آیا نہ دسترخوان سے کھایا۔ فرشتوں نے کہا کہ اس کی تو جیہ کروتا کہ وہ اسے بچھ سیس ، ان میں سے کسی (ایک ) نے کہا کہ آ کھ سوتی ہے دل بیدار ہے (بیتو واضح چیز ہے)، پھر انہوں نے کہا دیکھو! گھر تو جنت ہے اور واعی محمد مُن اللہ تعالیٰ کی واعد جس نے محمد مُن اللہ تعالیٰ کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی اور جس نے محمد مُن اللہ کی کا فرمانی کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اور جس نے محمد مُن اللہ کی کا فرمانی کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اور جس نے محمد مُن اللہ کی کا فرمانی کی اس نے اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کی سے در میان انتہاز ہوجائے گائے۔

ترجمہ سیدنا ابوموی واٹھ نبی مُٹاٹیز اسے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا ، میری مثال اوراس چیز کی مثال جسے دے کر اللہ تعالی نے جھے بھیجا ہے ، اس شخص جیسی ہے جو کسی قوم کے پاس آیا اوراس نے کہا اے میری قوم بیشک میں نے اپنی دونوں آتھوں سے لشکر کود یکھا ہے اور بلا شبہ میں کھلاڈ رانے والا ہوں بچو ، بچو ، اس پر اس کی قوم کے ایک گروہ نے اس کی بات مان کی اور را توں رات چل پڑے اور موقع یا کرنکل گئے ، تو اس طرح وہ نے گئے اور ایک گروہ نے اس کو جھٹلا دیا اور اپنی ہی جگہ

<sup>• (</sup>بخاری ۷۲۸۳ و مسلم ۲۲/۳۸۸)

4 97 % ( P) % (

تھ ہرے رہے ،تو لشکر نے مبح کے اندھیرے میں ہی ان کو آلیا اور انہیں نیست و نابود کر دیا۔ یہی ہے مثال اس کی جس نے میری اطاعت کی اور جسے میں لایا ہوں اس کی پیروی کی اور جس نے میری نا فرمانی کی اور جو تن بات میں لایا ہوں اس کی کنذیب کی۔

م .....عَنْ آبِي رَافِع رَضِى اللهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْاَمْرُ مِنْ آمْرِى مِمَّا اللهِ الْمَرْتُ بِهِ آوُنَهَيْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ لَا آذرِي مَا وَجَدْنَاهُ فِي كِتَابِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ فَي كَتَابِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ترجمہ: سیدنا ابورافع ٹاٹٹؤ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ٹاٹٹؤ نے فرمایا میں تم میں سے ہے۔
کسی کوابیا نہ پاؤں کہ وہ اپنی مند پر ٹیک لگائے ہواوراس کے پاس میری ان
باتوں میں سے کوئی بات پنچے جس کا میں نے تھم دیایا جس سے میں نے روکا ہے،
تو وہ کہے جھے نہیں معلوم! ہمیں تو قرآن میں جو ملتا ہے اس کی پیروی کرتے
ہیں (ورنہیں)

۵ .....عن المقدام بن معديكرب رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الا انى اوتيت القرآن ومثله معه الا يوشك رجل شبعان على اريكته يقول عليكم بهذا القرآن فما وجدتم فيه من حرام فحرموه وان ما حرم رسول الله كما حرم الله الا لايحل لكم الحمار الا هلى ولاذى ناب من السباع ولا لقطة معاهد الا ان يستغنى عنها صاحبها ومن نزل بقوم فعليهم ان يقروه فان لم يقروه فله ان بعضهم بمثل قراه . ●

ترجمہ سیدنا مقدام بن معد یکرب والٹھا سے مروی ہے، انہوں نے کہا کہ

<sup>🗨</sup> احمد،ابودا وُد٥٠٨ النة ،ترندي٢٧٧٣ تقيح كے ساتھ، ابن ماجة ١٣ الجحادي وغيره سند صحح كے ساتھ۔

 <sup>(</sup>ابوداؤد۳۱۰۳۶، ترند ۲۲۲۳، حاکم تھیج کے ساتھ احمہ سندھیج کے ساتھ)

#### 4 98 % 6 4 8 98 B

رسول الله مَنَّ النَّمْ عَنَّ الْمَا فَر وارا بِين قرآن دیا گیا ہوں اور ای کے ساتھ ای جیسی ایک اور چیز ، خبر دارا قریب ہے کہ ایک ایسا آسودہ شخص اپنی مند پر ہوگا جو کہتا ہوگا کہ (لوگو!) اس قرآن کو لازم پکڑو، جو اس میں طلل پاؤا سے طلل ہمجھواور جو حرام پاؤا سے حرام ہمجھو(نبی مُنَّ اللَّمِ فَر ماتے ہیں) لوگو! حالا نکہ جے الله تعالیٰ کے رسول نے حرام کر دیا وہ و لیسے ہی ہے جیسے الله تعالیٰ نے حرام کیا! خبر دار! گھر بلوگدھا تمہارے لیے حلال نہیں، نہ جنگی جانوروں میں سے کوئی درندہ اور نہ کسی ہم معاہدے والے شخص کی کوئی گری پڑی چیز ، اللہ یہ کہ کوئی معمولی ی چیز ہو۔ اور جو کسی قوم کے بیاں اترے (مہمان بنے) تو اس توم کے لیے ضروری ہے کہ اس کی ضیافت نہ ضروری ہے کہ اس کی ضیافت (مہمان نوازی) کریں اگروہ اس کی ضیافت نہ کریں تو اس کے خیا تا ہے کہ وہ اپنی مہمانی کے مثل ان سے بدلہ لے

٧ .....عَنْ آبِى هُرَيْرَةَ رَضِى اللهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُ تَرَكُتُ وَكُنُ اللهِ عَلَيْكُ تَرَكُتُ فِيكُمْ شَيْنَيْنِ لَنْ تَضِلُّوْ ابَعْدَهُمَا رَمَا تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا، كِتَابُ اللهِ وَسُنَّتِى وَلَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَى يَوِدَاعَلَے الْحَوْضِ

ترجمہ:سیدنا ابوہریرہ دفائن نے کہا کہ رسول اللہ مٹائی نے فرمایا، میں نے تم میں دو چیزیں جھوڑی ہیں،ان دونوں کے بعد (جب تک تم انہیں تھا مے رہو گے) بھی بھی گراہ نہیں ہو گے (وہ دونوں چیزیں یہ ہیں) اللہ تعالیٰ کی کتاب اور میری سنت اور بید دونوں جدانہیں ہول گے یہاں تک کہ حوض پر میرے پاس آئیں گے۔

 <sup>(</sup>الكمرسلاء ما كم بمنديج كماته) (مؤطا ٩٩٨ - حاكم ٩٣/١ أبو نعيم ني اخبار اصبهان ١٠٣/١ الصحيحه ١٦١)



#### مندرجه بالانصوص كاخلاصهاستدلال

ان آیات واحادیث کے اندر کچھ نہایت اہم چیزیں ہیں جن کو مجملاً سیچھاس طرح بیان کیا جاسکتا ہے۔

- سساللہ تعالیٰ کے فیصلے اور رسول مکالیٹی کے فیصلے میں کوئی فرق نہیں ہے، ان میں سے کسی کی خالفت کا اختیار کسی بھی مومن کونہیں ہے اور رسول اللہ مکالیٹی کی خالفت کا اختیار کسی بھی مومن کونہیں ہے۔ نافر مانی کی طرح ہے اور سیکھلی ہوئی گمراہی ہے۔
- سسرسول الله طُافِعُ ہے آگے اپنے آپ کو بڑھانا جائز نہیں ہے جیسے اللہ تعالیٰ سے اپنے آپ کو آگے بڑھانا اس بات کا کنامیہ ہے کہ آپ کی سنت کی مخالفت جائز نہیں ہے۔
  سنت کی مخالفت جائز نہیں ہے۔

ا مام ابن قیم رشط اعلام الموقعین (۱۸۵) میں فرماتے ہیں'' یعنی تم لوگ (اس وقت تک) نہ کہوختی کہ آپ مالی کے اس مقطعی فیا نہ دوختی کہ آپ من الی کا میں فتو کی نہ دو حتی کہ آپ من الی کا میں اور تم (اس وقت تک) کسی چیز کے بارے میں قطعی فیصلہ نہ کرو حتی کہ آپ منافی کی اس کام کا فیصلہ کریں اور اسے نا فذکریں۔

- 💬 ....رسول الله مَثَالِينَا كَي اطاعت ہے بیٹے پھیرنا كافروں كاشيوہ ہے۔
  - الله الله مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا نبر دار الله تعالى كا فرما نبر دار ہے۔
- ہ۔۔۔۔ دین کے کسی بھی معاملہ میں اختلاف اور نزاع کے وقت اللہ تعالیٰ کی طرف اور رسول اللہ مُکاٹیکا کی طرف مراجعت کرنا اورلوٹنا ضروری ہے۔

علامدابن قیم ششد اعلام الموقعین (۱۷۶۱) میں فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے اپنی اطاعت اور رسول من شیخ کی اطاعت کا حکم دیا اور فعل کولوٹایا (بعنی اطبیعو الرسول کہا) تویہ بتانے کے لیے کہ رسول من شیخ کی اطاعت مستقلاً واجب ہے اور آپ من شیخ کے حکم کوفر آن کریم پر پیش کرنے کی ضرورت نہیں ، بلکہ جب آپ حکم دیں تو اس کی اطاعت مطلقا واجب ہے خواہ قرآن کریم میں اس کا حکم موجود ہویا نہ ہو، کیونکہ آپ کو کتاب اللہ اور اس کے ساتھ ہی اس جیسی ایک اور

#### ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ﴿ 100 ﴾ ـ 100 ـ 100 ﴾ ـ 100 ﴾ ـ 100 ـ 100 ﴾ ـ 100 ﴾ ـ

چیز (جسے حدیث کہا جاتا ہے) دی گئ ہے۔ دیکھو! اللہ تعالیٰ نے اولی الامر (مسلمانوں کے معاملات کے نگرانوں) کی اطاعت کومتنقلاً تشلیم کرنے کا تھم نہیں دیا بلکہ فعل کوحذف کر دیا اور اولی الامر کی اطاعت کورسول اللہ مَنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مَا اللّٰہِ مَنْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ مِنْ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ ال

علاء کے نزویک اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرنا ، اس کی کتاب کی طرف رجوع کرنا ہے اور رسول اللہ مُلَّاثِیْم کی طرف رجوع کرنا ان کی زندگی میں تو انہیں کی طرف رجوع کرنا ہے اور ان کی وفات کے بعد ان کی سنت کی طرف رجوع کرنا ہے اور رہجی متنق علیہ بات ہے کہ ایسا کرنا بھان کی شرائط میں سے ایک ہے۔

- سباہی اختلاف سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لیے سنت کی طرف مراجعت کو ترک کر کے جھڑکا ہے جھٹکارا حاصل کرنے کے لیے سنت کی طرف مراجعت کو ترک کر کے جھڑکے اوراختلاف ہی پرخوش رہنا،شریعت کی نظر میں مسلمانوں کی تمام کوششوں میں ناکامی اور توت وطافت اور شان وشوکت کے ختم ہوجانے کا ایک اہم سبب ہے۔
- ے۔۔۔۔۔رسول الله مَثَاثِیْمُ کی مخالفت ہے بچنا جا ہیے کیونکہ اس مخالفت کا براانجام دنیا اور آخرت دونوں میں ہے۔
- کے .....رسول اللہ مَثَاثِیُّا کے مشن اور حکم کی مخالفت کرنے والے دنیا میں مصیبت اور آخرت میں در دناک عذاب کے مستحق ہیں ۔
- ہے۔۔۔۔۔رسول اللہ مٹائیم کے حکم اور آپ کی دعوت کو قبول کرنا واجب ہے اور بیرخوشگوار زندگی اور دنیاو آخرت کی سعادت کاسب ہے۔
- سینی مُنَاتِیْم کی اطاعت دخول جنت او عظیم کامرانی کاسب ہے اور آپ کی نافر مانی اور آپ کی نافر مانی اور آپ کی نافر مانی اور آپ کے متعین کردہ صدود سے تجاوز ، جہنم اور رسوا کن عذاب میں دخول کا موجب ہے۔
- ال .....جومنانقین ،اسلام کوظا ہر کرتے اور کفر کو چھپائے رکھتے ہیں ،ان کی خاصیت سے کہ جب انہیں رسول اور رسول کی سنت سے فیصلہ کرانے کی دعوت دی جاتی ہے تو وہ اسے قبول نہیں کرتے ، بلکہ اس سے لوگوں کورو کتے ہیں ۔ قبول نہیں کرتے ، بلکہ اس سے لوگوں کورو کتے ہیں ۔
- السمومنین منافقین کی طرح نہیں ہیں، کیونکہ جب مؤمنین کورسول سے فیصلہ کرانے

المنتون المنت

کی طرف دعوت دی جاتی ہے تو وہ فوراً اسے تبول کر لیتے ہیں اور برنبان حال و قال کہتے ہیں کر''ہم نے سنااور مان لیا''اسی کے ذریعہ وہ'' جنات نعیم'' کو پاکر کا مران اور کا میاب ہوں گے۔

(الله مُنَافِیْم جس چیز کا بھی حکم دیں تو اس کی اتباع اسی طرح ضروری ہے جس طرح ہم یریہ ضروری ہے کہ میں روکیس تو ہم اس سے رک جائیں۔

- ا ..... نی مَالِیْنَا و بن کے ہرمعاملہ میں ہمارے لیے اسوہ اور نمونہ ہیں ،اگر ہم مسلمان ہیں۔
- الله مَا ال
  - 🛈 ..... نبی مَالِیْمُ پر جوقر آن عکیم نازل ہوااور آپ کی سنت اس کی شرح ہے۔
- کابسی قرآن کریم، سنت ہے بے نیاز نہیں کرتا، بلکہ سنت کی اطاعت اور پیروی قرآن کریم ہی کی طرح لازم اور ضروری ہے اور جو شخص قرآن کریم کو لے کرسنت سے خود کو بے نیاز کریم ہی کی طرح لازم اور ضروری ہے اور جو شخص قرآن کریم کو لے کرسنت سے خود کو بے نیاز کر لے تو وہ رسول میں ہے اور اس طرح وہ مندرجہ بالا آیات کا بھی مخالف ہے۔
- کسسرسول الله عَلَیْم نے جے حرام کردیاوہ ٹھیک اس طرح حرام ہے جے اللہ تعالیٰ نے حرام قرار دیا ہے۔ اس طرح ہروہ چیز جے رسول الله مَلَائِم نے پیش کیا ہے اور وہ قرآن تھیم میں منہیں ہے تو اس کی ٹھیک وہی حیثیت ہے جو قرآن تھیم کے اندر وارد تھم کی ہے، کیونکہ آپ عَلَیْم فی میں کا یہ فرمان 'الا إِنّی اُو تِیْتُ الْقُوانَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ '' (خبر دار مجھے قرآن اور اس کے ساتھ اور اس جیسی دوسری چیز بھی )عمومی حیثیت رکھتا ہے۔
- اور سیگراہی اور صلالت سے بچنا صرف قرآن وحدیث سے تمسک ہی پر شخصر ہے اور بھی میں است کے درمیان تفریق میں میں میں تقریق میں میں میں میں میں اس کے اللہ کی کتاب اور نبی میں تائی کی سنت کے درمیان تفریق مطعاً جائز نہیں ہے۔



عقا کداوراحکام میں سنت کی انتاع ہردور میں لازم ہے

محترم بھائیو! کتاب وسنت کی مندرجہ بالانصوص جہاں قطعیت کے ساتھ اس بات ٹو بتاتی ہیں کہ شنت کی پیروی ہراس چیز میں مطلقا واجب ہے جسے نبی سُلُولِمُ لائے ہیں اور یہ کہا آگر کوئی سنت سے فیصلہ کرانے اوراس کے تالع ہونے پرراضی نہ ہوتو وہ مومن ہی نہیں ہے، تو وہیں میں چاہتا ہوں کہ آپ کی توجہ اس بات پرمبذ ول کراؤں کہ بیضوص اپنی عمومیت اوراطلاق کی وجہ سے دوسری دواہم چیزوں کا بھی تھم دیتی۔

ان نصوص کا تھم ان تمام لوگوں کو شامل ہے جن کو یہ دعوت قیامت تک پہنچے اور یہ چیز اللہ تعالیٰ کے اس قول سے صاف ظاہر ہے۔

رِلُانْذِرَكُمْ بِهِ وَ مَنْ بَلَغَ - (الانعام- ١٩)

ترجمہ: تا کہ میں تم کواس کے ذریعہ ڈراؤں اوران کو بھی جنہیں یہ بات پہنچے۔ اوراللہ تعالیٰ کاایک اور قبول:

وَ مَاۤ اَرْسَلُنْكَ إِلَّا كَآفَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيْرًا وَّ نَذِيْرًا ـ (سبا ٢٨)

ترجمہ: ہم نے آپ کوتمام لوگول کے لیے بیثارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے۔

رسول الله طَالِيَّةُ نِهُ فَ اس كَ تَفْيِر ، احاديث ميں اس طرح كى ہے۔ وَكَانَ الْيَبَّيُّ يُبْعَثُ الله فَوْمِهِ خَاصَّةً وَبُعِثْتُ اللّي النّاسِ كَآفَةً۔ • ترجمہ پہلے'' نبی''خاص اپنی قوم کے پاس بھیجاجاتا تھا اور میں تمام لوگوں كی طرف بھیجا گیا ہوں۔

وَالَّذِي نَفْسِيُ بِيَدِهِ لَا يَسْمَعُ بِي رَجَلٌ مِّنْ هٰذِهِ الْأُمَّةِ يَهُوْدِيُّ وَّلَا نَصُرَانِيٌّ ثُمَّ لَمُ يُوْمِنُ بِي إِلَّا كَانَ مِنْ اَهْلِ النَّارِ \_ •

<sup>(</sup>بخاری ٤٣٨ ومسلم ٣/ ٢١٥)

 <sup>(</sup>مسلم ۱۵۳، ابن منده وغیره الصحیحه ۱۵۷.)

# جیت مدیث کی بیودی یا نصرانی یا اس امت کا کوئی اور آ دمی اگر میرے بارے میں سنے گا اور جھ پر ایمان نہیں لائے گا تو وہ جہنمی ہوگا۔

اس ان نصوص کا تھم ڈین کے تمام امور کوشائل ہے، خواہ وہ چیز علمی عقیدہ ہویا عملی تھم یا اس کے سواکوئی اور چیز ، چنانچہ جب ہرصحابی پریہ چیز واجب تھی کہ وہ ہراس چیز پرایمان لائے جواس کو نی تالیقی ہے یا کسی دوسر ہے صحابی کے واسطہ سے پہنچے، تو ٹھیک اسی طرح سے تابعی پر بھی ایمان لا نا واجب تھا جے کوئی چیز صحابی کے واسطہ سے معلوم ہو۔ جب کہ صحابی کے لیے یہ چیز جا تزنہیں تھی کہ وہ نی تالیقیٰ کی حدیث کو جوعقیدہ کے سلط کی ہے جمش اس ولیل کی بنیاد پر دو کر دے کہ وہ خیر واحد ہے اور اسے اس جیسے ایک صحابی نے رسول اللہ تالیقیٰ سے سنا ہے تو صحابی کے بعد آنے والوں کے لیے بھی اس ولیل سے حدیث کاروکر نا جا ترنبیں ہوگا جب تک یہ معلوم کے بعد آنے والوں کے لیے بھی اس ولیل سے حدیث کاروکر نا جا ترنبیں ہوگا جب تک یہ معلوم رہے کہ اس حدیث کا بیان کرنے والا ثقتہ ہے ، ٹھیک اسی طرح سے چیز قیامت تک کے لیے مستر رہے کہ اس حدیث کا بیان کرنے والا ثقتہ ہے ، ٹھیک اسی طرح تھی بھی ، چنانچہ امام موقعی میڈا فیل سے سے تابعین اور ائمہ مجتمدین کے زمانے میں اسی طرح تھی بھی ، چنانچہ امام شافعی میڈا فیل سے سے بیتا بعین اور ائمہ مجتمدین کے زمانے میں اسی طرح تھی بھی ، چنانچہ امام شافعی میڈا فیل کے تاب سلسلے کی تصریح آئے آر ہی ہے۔

متا خرین کا سنت کو حکم (فیصل) بنانے کے بجائے خوداس برحا کم بن جانا پر صحابہ کرام بھڑ ہوں اور قابہ کرام بھڑ ہوں اور قابہ کے بعد پھوا سے نااہل آئے جوسنت نبویہ کو چندا سے اصول و تواعد کی بنیاد پر چھوڑ بیٹھے جنہیں بعض متکلمین، اصولیین اور فقہائے مقلدین نے وضع کیا تھا، جس کا نتیجہ الغاء سنت اور اہمال صدیث کی شکل ہیں ظاہر ہوا، اس طرح احادیث کے ایک بڑے ذخیرہ ہیں شک و شبہ پیدا ہو گیا اور اس کا ایک خاصہ حصہ ان اصولوں کے خلاف ہونے بڑے اس کے ناطے متروک قرار پا گیا۔ اب ان لوگوں کے نزدیک آیت کا مفہوم ہی الٹا ہو گیا، بجائے اس کے کہ وہ قواعد کے سلسلے میں سنت کی طرف رجوع کرتے اور اسے تھم مانے انہوں نے معاملہ ہی الث دیا اور سنت کو اپنے قواعد واصول پر پیش کیا۔ روایت ان کے اصولوں پر پوری اتری تو اسے قول کر لیا ور نہ رد کر دیا۔

یمی سبب ہے کہ مسلمانوں اور نبی منافیظ کے درمیان کامل رابطہ منقطع ہوگیا، خصوصاً

4 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104 % 104

یہ وباء اس قدر عام ہوگئ ہے کہ تمام اسلامی ممالک، علمی رسائل ومجلّات، اور تمام دین کتب کواس نے اپنی زد میں لے لیا ہے اور شاذ و نا در بی کوئی چیز محفوظ ہوگ ۔ کتاب وسنت کے مطابق فتو کی دینے والا آپ معدود ہے چندا فراد کو پائیں گے جو یک و تنہا ہوں گے ۔ جمہور مفتی، مطابق فتو کی دینے والا آپ معدود ہے چندا فراد کو پائیں گے جو یک و تنہا ہوں گے ۔ جمہور مفتی، نماہ ہب اربعہ میں سے کسی ایک کے اوپر اعتباد کرتے ہیں اور اگر اپنی خودساختہ کوئی مصلحت پیش آگئی تو دوسرے ند ہب کو بھی اختیار کر لیتے ہیں ۔ حدیث تو ان کے یہاں قطعان سیساً منسب مسلسلہ ہیں سیدنا ابن عباس ڈاٹنٹ کی کوئی مصلحت آپڑے جسیسا کہ بعض لوگوں نے طلاق کے سلسلہ میں سیدنا ابن عباس ڈاٹنٹ کی روایت میں تین کے لفظ کے ساتھ وارد، روایت پر کیا جس میں ہے کہ وہ ( تین طلاق ) نبی نگائی کے زمانے میں ایک تھی ۔ ان لوگوں نے اب اسے ایک میں مدیث پر نکتہ چینی نہ ہم کہ مقام دے دیا ہے، جبکہ وہ اس اصول کے گھڑنے سے پہلے اس حدیث پر نکتہ چینی کرتے تھے اور اس کی طرف بلانے والوں سے لا ائیاں کرتے تھے اور اس کی طرف بلانے والوں سے لا ائیاں کرتے تھے۔

## متأخرین کے یہاں صدیث کی اجنبیت

اس زمانے میں حدیث کی اجنبیت وغربت اور اہل علم اور اہل فاویٰ کی جہالت پرایک دلیل وہ جواب ہے جسے ایک معروف اسلامی مجلّہ نے اس سوال پر دیا ہے کہ کیا حیوانات کو دوبارہ اٹھایا جائے گا؟ جواب کے الفاظ یہ ہیں۔" امام آلوسی نے اپنی تفسیر میں کہا ہے کہ" اس (یعنی

جیت مدیث کی دو خیوا نات کے اٹھائے جانے کے بارے میں قرآن کی کوئی اسی تصریح ہے، نہ قابل اعتاد صدیث جو تقابین (انسان و جنات) کے سواج ٹیوں اور حیوا نات کے اکٹھا کے جانے پر دلالت کرتی ہو۔" یہی وہ دلیل ہے جس کا سہارا جواب دینے والے نے لیا ہے اور بیز ہا ایت جیب چیز ہے، اس سے اس بات کا اندازہ ہوتا ہے کہ اہل علم نے ،علم صدیث کوس قد رمتر وک قرار دے دیا ہے، غیر اہل علم کوتو مجھوڑ ہے (حقیقت یہ ہے) کہ اس سلسلہ میں ایک سے ذا کہ

قصاص دلاياجائ كا الى سے تعلق صحيح مسلم كى ايك مديث ہے۔ كُتُوْدَنَّ الْحُفُوْقَ إِلَى اَهُلِهَا حَتْى يُقَادَ لِلشَّاقِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاقِ الْقَدُنَاءِ۔ • فَالْفَدُنَاءِ۔ • فَالْفَدُنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْفَدُنَاءِ فَاللّٰمِ اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلِي اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمُ اللّٰمِنَاءِ فَالْمُعْلَى اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِنَاءِ فَالْمُلْمِ اللّ

احادیث ثابت ہیں جن میں تصریح موجود ہے کہ حیوانات کو اٹھایا جائے گا اور ایک کو دوسرے کا

ترجمہ البتہ ضرور ضرور حق والوں کو حق دلایا جائے گا یہاں تک کی بے سینگ کی کمری کو سینگ کی ہے۔ کہ کا سینگ دالی بکری سے بدلہ ولایا جائے گا۔

سیدناعبداللہ بن عمر وہائی وغیرہ سے ثابت ہے کہ کا فرجب اس قصاص کودیکھے گا تو کہے گا، پلیٹنٹی مُحنیت تر ابگاہ (النباء ۴۰) اے کاش! میں مٹی ہوجا تا۔

متأخرین کے وہ اصول جن کی وجہ سے احادیث متروک ہوئیں

وہ کون سے اصول وقو اعد ہیں جن کومتا خرین نے بنایا اور جن کی وجہ سے لوگ احادیث کے پڑھنے پڑھانے اور اس پڑمل کرنے کوتر ک کر بیٹھے، اس کے جواب میں ، میں کہتا ہوں کہ ان اصولوں کا حصر مندرجہ ذیل چیزوں میں ممکن ہے۔

سبعض متکلمین کا بیقول که حدیث آ حادی عقیده ثابت نہیں ہوسکتا، آج کے بعض مبلغین اسلام نے تواس کی تصرح کی ہے کہ آ حاد کوعقیدہ کی بنیاد بنانا جائز نہیں، بلکہ حرام ہے۔

اسبعض وہ قواعد جنہیں کچھ مروجہ مسالک نے اپنے اصول کے اندر گھڑ کے رکھالیا ہے۔ میرے سامنے اس وقت یہ چند چیزیں ہیں۔

<sup>• (</sup>مسلم ۲۰/۲۸۸۲)

# الف ) قباس كوخم واحد برمقدم كرنا- • (الف) قباس كوخم واحد برمقدم كرنا- • (ب) اگرخم واحداصول كفالف بوتوات دوكر دينا- • (ح) اس حديث كاروكر ديناجس شمانص قرآنى سندا كدك قم آبايوه كيونكه اس المرح حديث قرآن كى نائخ بن بار المرحديث و آن كى نائخ بنيل - •

(د) تعارض کے وقت عام کو خاص پرمقدم کردیالیا خیر واحد کے ذریعہموم قرآنی کی سخصیص کا جائز نہ ہونا۔

(لا) اللى مدينة كم لى كويخ حديث پرمقدم كروينا-السينة لليد كرنا ادراس كوند هب اوروين ينالينا-

 <sup>(</sup>الاعلام ۱۱/۳۲۷، ۳۰۰ شرح المنان) (ص ۹۲۳) -

<sup>(</sup>الاعلام ١ / ٣٢٩) (شرح المنار ٢٤٦)

<sup>🐠 (</sup>شرح المنار ٦٤٧ ـ الاحكام ٢ / ٦١١)

<sup>🐠 (</sup>شرح المنار ص ٢٨٩\_ ٢٩٤\_ اوشاد الفحول ١٣٨\_١٣٩\_١٤٣ ـ ١٤٤)



حديث برقباس وغيره كي تقذيم كابطلان

صحیح حدیث کا تیا سیاس کے علاو والو پر ذکر کے محتے قواعد میں ہے سی کے فرر بوروکرناء
اسی طرح اہل مدینہ کی مخالفت کی وجہ ہے جی حدیث کا روکر ویناء الن آیا ہے اور ااحادیث کی صریح حدیث کا روکر ویناء الن آیا ہے اور زامادیث کی صریح حدیث کا روکر ویناء الن آیا ہے اور زاما ویث کی صریح الفت اور زاما ہے وقت مریخ کا فوالفت ہے کہ اختلاف اور زاما ہے وقت مریخ آن وسنت کی طرف رجوع کر تا واجہ ہے اور جوقواعد ہے والد بھی الن جیسے قواعد سے حدیث کا روکر تا اہل علم کا متنفی علیہ اصول نہیں ہے ، جمہور علا الن اصولوں کی مخالف کر سے ہیں ۔ آخر اور قرآن و حدیث کا اہل علم کا متنفی علیہ اصول نہیں ہے ، جمہور علا الن اصولوں پر مقدم رکھتے ہیں ۔ آخر اور قرآن و حدیث کی انتاج کر تے جو سے جو احدیث کو این اصولوں پر مقدم رکھتے ہیں ۔ آخر ایسا کیوں نہ ہوجب کہ حدیث یون کر تا واجہ ہے ، گوحدیث کے خلاف لوگوں کے انقاق کا الیا کیوں نہ ہوجب کہ حدیث کو اس حدیث یون کی گاہ ہو کا ہے۔

امام شافعی محفظ و الرسالمه ص ۱۲ امبر ۱۲ این میں فرمائے ہیں کن د صدیدہ جس وقت دیجی خابت ہوائی وقت اس کو قبول کرنا واجب ہے گواس کے مطالبق کسی امام کا عمل بند ہواہو''۔

علامہ این قیم محفظہ اعلام الموقعین (ارابام الله میں کیتے ہیں کہ المام المہ محفظہ صحح حدیث یک کوری مرابطہ میں کیتے ہیں کہ المام المہ محفظہ صدیث کے حدیث یک حدیث کے عدم علم کوری مقدم کرتے ہیں اعدائے محص حدیث پر عدم علم کوری مقدم کر سے بین اعدائے محدیث پر مقدم کردیتے ہیں، بلکہ المام احمد محفظہ نے الن الوگوں کی محکظہ یک کانا ہے اللہ المام احمد محکظہ نے الن الوگوں کی محکظہ یک ایسان اجماع کومقدم کرنا جا الزنہیں کے ایماع کا دعوی کیا ہے انہوں نے ثابت شدہ حدیث پر السے اجماع کومقدم کرنا جا الزنہیں قرار دیا۔

ای طرح امام شافعی میکندند نجی رسالد جدیده میں اس بات کی نظرت کی ہے کہ جس چیز کے بارے میں کوئی مخالف دلیلن معلوم ہندہ جاس کا جائے نئیں کہتے۔

امام احمد اور دوسر بيا بمر محدثين فينظم كيزو يك رسول الله منطقة كي صريح احاديث ال

المرابع المرا

ہے کہیں برتر ہیں کہ ان پر بیلوگ وہمی اجماع کومقدم کردیں ،جس اجماع کی کل پونجی بیہ ہوتی ہے کہیں برتر ہیں کہ ان پر بیلوگ وہمی اجماع کومقدم کردیں ،جس اجماع کی کل پونجی بیہ ہوتی ہے کہ مخالف معلوم نہیں جانتا ، بیہ جائز ہوجاتا کہ وہ اپنی اس جہالت ہی کونصوص برمقدم کردے۔

امام ابن القيم يُنفث مزيد فرمات بي كه

''سلف صالحین اس شخص پر سخت نکیر کرتے اور غصہ ہوتے ہے جورسول اللہ مکا ایٹا کا اللہ مکا ایٹا کا اللہ مکا ایٹا کی موابیا حدیث کے مقابل میں رائے ، قیاس ، استحسان یا کسی کا قول لائے ، وہ شخص خواہ کوئی بھی ہوابیا کرنے والے کو برا بھلا کہتے ہے اور اس شخص پر نکیر کرتے ہے جو اس کے لیے ادھر ادھر کی مثالیں پیش کرے اور انقیا دو تسلیم اور شمع وطاعت کے ذریعہ قبول کرنے کے علاوہ کسی اور چیز کو جائز نہیں قر ار دیتے ہے ، حدیث کو قبول کرنے میں تو قف کرنے کا وہم و خیال بھی ان کے والوں پر نہیں گزرتا تھا کہ وہ اس حدیث کے لیے کسی کے عمل یا قیاس کو بطور شاہد پیش کرتے یا زید و بکر کے قول کی موافقت و کھاتے ، وہ لوگ تو اللہ تفالی کے اس قول پر عمل کرنے والے زید و بکر کے قول کی موافقت و کھاتے ، وہ لوگ تو اللہ تفالی کے اس قول پر عمل کرنے والے تھے ۔ •

وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَصَى اللَّهُ وَ رَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْمِحِيَرَةُ مِنْ آمُوهِمُ - (الاحزاب-٣٦)

ترجمہ جب اللہ اوراس کے رسول نے کسی چیز کا فیصلہ کردیا ، تو کسی مومن مرداور کسی مومنہ عورت کے اختیار استعمال کرنے کا حق مائی نہیں رہ جاتا۔

اس سلسلہ کی بہت میں مثالیں گذر چکی ہیں، اب ہم ایسے زمانے میں آگئے ہیں کہ جب کی سے کہا جاتا ہے کہ بی مثالی گئے ہیں کہ جب کی سے کہا جاتا ہے کہ بی مثالی ہے گئے ہیں کہ جب کے آپ نے ایسا اور ایسا فر مایا ہے، تو وہ کہتا ہے ہیں کا قول ہے؟ وہ اس کے کس کے نہ جاننے کو اپنی مخالفت وحدیث اور ترک عمل بالحدیث کی سند

<sup>• (</sup>العلام الموقعين ١٣١٨/٣١ (٢٧٥)

الاتا اور ججت بتاتا ہے، اگروہ خود کلفس ہوتا تو اسے معلوم ہوجا تا کہ اس کی بیہ بات حد درجہ باطل اور ججت بتاتا ہے، اگروہ خود کلفس ہوتا تو اسے معلوم ہوجا تا کہ اس کی بیہ بات حد درجہ باطل اور لغو ہے اور اس کے لیے اپنی اس جیسی جہالت کی بنیاد پر رسول الله مَالَّمْ کی احاد بیث کور دکر دینا جا ترنبیں اور اس کی لاعلمی کاعذر تو اور بھی زیادہ فتیج ہے کیونکہ اس کو یقین ہے کہ اس سنت کے حالت ساتھ بدگمانی ہے۔ اس لیے کہ دہ ان کی طرف منسوب کر رہا ہے کہ انہوں نے رسول الله مَالَیْ کی سنت کی مخالفت پر اتفاق کر لیا ہے۔ دو کا اجام کا عذر تو اور بھی زیادہ فتیج ہے کیونکہ بیتو حدیث کے مطابق جن بزرگوں کا قول ہے ان کے بارے میں اس کی جہالت اور لاعلمی ہے اور اس کا نتیجہ بیہوا کہ وہ صدیم پر اپنی جہالت کومقدم کر رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ بی مددگارہے۔

میں کہتا ہوں کہ یہ تواس شخص کی بات ہے جو صدیث کی خالفت اس خیال سے کر رہا ہے کہ علاء اس کے خلاف پر منفق ہیں اور اس شخص کو کیا کہا جائے جو بیہ جاتا ہو کہ بہت سے علا کا قول اس کے مطابق ہے اور جن جن لوگوں نے اس صدیث کی مخالفت کی ہے ان کے پاس خد کورہ بالا اصول وقو اعدیا تقلید (جس کا ذکر فصل دائے میں آرہا ہے ) کے سواکو کی دلیل تیس ہے۔

حدیث براصول اور قیاس کومقدم کرنے کی غلطی کاسب

میری نظریں، حدیث یر خرکورہ بالا تواعد کو مقدم کرنے کی تلطی کی بنیاد ایک طرف تو حدیث کے بارے یں ان کا پینظریہ ہے کہ اس کا ورجہ اس ورجہ سے بیجے ہے جس کے اندراسے اللہ تعالی نے رکھا ہے اور دوسری طرف اس کے جوت کے سلسلہ میں ان کا شہہ ہے، ور نہ حدیث پر قیاس کو مقدم کرنا ان کے لیے یہ جانے ہوئے کیو کر جائز ہوتا کہ قیاس، رائے اور اجتہاد کی بنیاد پر قائم ہے اور یہ جیسا کہ معلوم ہے معرض خطا ہے۔ بہی وجہ ہے کہ اس سے بوقت ضرورت میں کام لیا جاتا ہے، جیسا کہ امام شافعی میں ہوکے کول میں گزر چکا ہے کہ حدیث کی موجودگی میں قیاس کرنا جائز ہیں ہواور یہ جائز ہوتا کہ ان کے دوریہ جائز ہوتا کہ ان کے لیے کی شہر کے باشندوں کے اس کو حدیث ہی کو تھم کرنا کا کھم دیا گیا ہے جیسا کہ گذر چکا ، ان کے لیے کسی شہر کے باشندوں کے اس کو حدیث پر مقدم کرنا کی جائز ہوتا؟ امام بی بڑات نے ایسے معین غرجب اختیار کرنے والے کے بارے میں کیا

4 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110 % 110

خوب کہا ہے جو مدید پاکرات اپنا کہ بہب ند ہاتا تا ہواور تدایت کہ ہوب کے علاوہ کی اور کواس کا قائل ہی یا تا ہو، وہ فر ماتے ہیں کہ '' عدید کی افزاع ہیر سے نزویک اولی اور افضل ہے قائل ہی یا تا ہو، وہ فر ماتے ہیں کہ '' عدید کی افزاع ہیر سے نزویک اولی اور افضل ہے انسان کو جا ہیں کہ وہ اپنا آپ کو بی فائل کے ساملے گرا (ہوا) فرض کر لے اور اس مالیک میں انسان کو جا ہیں وہ گھوڑی می دیر سے لیے ہی میں اس مدید ہیں وہ گھوڑی میں دیر سے لیے ہی اس مدید ہیں وہ گھوڑی می دیر سے لیے ہی اس مدید ہیں ہو ترکس کے بقدر مکانے ہے ہو تو کرسکتا ہے ہوئیں اللہ کی اتم تین ایم حال ہر آ دی اپنی بھے کے بقدر مکانے ہے ''

علامها بن فيم والله عدل فدكوره فريا ولى اوركى كالوافئ كرية موسقة كهايت كمر

" بہلا تیاں ہا اور دوسوا باطل تعدیق ، اور بددونوں چیزیں ویا سے نہیں ہیں۔ بوشق نصوص سے واقلید نیوں و کھٹا و و بھی تھی سے الدوالی چیز بو ها دیتا ہے ہوائی میں نہیں ہے اور کہتا ہے کہ بدقیائی ہے بھی اس چیز کو گھ گرو یتا ہے جس کا نظا فرنعی کرتی ہے اور اسے نظی کے عم سے خارج کردیتا ہے اور کہتا ہے کہ بیٹھیس ہے اور بھی نعم کو بالکیر چھوڑ ویتا ہے اور کہتا ہے کہاں جمل نہیں ، یا کہتا ہے کہ بیٹھیس سے اور بھی نعم کو بالکیر چھوڑ ویتا ہے اور کہتا

<sup>\* • (</sup>رساله منظي قول الأمام المطلبي: اذا صبح العديث فهر مذهبي ص ١٠٢ ج ٣ ـ مجتوعة الرسائل المعبرية)

امام صاحب بینی فرماتے ہیں ہم دیکھتے ہیں کہ قیاس کے اعمد آومی بھتا ہی فلوکرتا ہے
اس کی سنت کی مخالفت آئی ہی شدید ہوجاتی ہے اور ہم اطاویت اور سنن کی مخالفت سرف
اصحاب رائے اور ارباب قیاس ہی کے بہال ویکھتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کی پناو، کتی ہی جی اور سرت کا اطاویت ای وجہ سے متروک ہوگئیں اور کتنے ہی آٹار ہیں، جن کا حکم ای سبب سے ختم ہوگیا،
اطاویت ای وجہ سے متروک ہوگئیں اور کتنے ہی آٹار ہیں، جن کا حکم ای سبب سے ختم ہوگیا،
الل رائے اور اہل قیاس کے ہاں اطاویت اور سنن اپنی چھتوں کے بل النی پڑی ہیں،ان کے اہل رائے اور اہل قیاس کے ہاں اطاویت معرول ہے تام ان کا ہے اور حکم غیروں کا چا ہے،
المحکم متروک ہیں، ان کی حکم انی اور والا بہت معرول ہے تام ان کا ہے اور حکم غیروں کا چا ہے،
سکہ اور خطب ان کا چا ہے اور امرونی غیروں کی چاتی ہے آگر ایسانیں ہے تو وہ متروک کیوکر
ہوئیں۔'' (۲۹۹۸)

ا حادیث میحد کی چندمثالیں جن کی مخالفت نہ کورہ بالا اصولوں کی بلیاد پر کی گئی ہے۔

- ابتداء باری تقییم کرنے کی حدیث اور بیر کہ بیوی آگر باکرہ موتواسے سات رات کا اور اسکا اور آگر باکرہ موتواسے سات رات کا اور آگر بیبہ بوتو تین رات کا حق عقد موتا ہے ، اس کے بعد تمام بویوں کے لیے برابر، برابر برابر باری متعین کردی جائے گی۔
  - 🕑 .....غیرشادی شده زانی کی جلاوطنی والی صدیت.
  - شیخ می شرط لگانے اور شرط لگا کر حلال ہوجائے کے جواز والی مدیدے۔
    - ® ....جوريين يرسح والى حديث\_
- این بریره اورسیدنا معاوید بن حکم نظاف کی اس سلسله کی حدیث که دیمول جائے دائے دریات کا در بیول جائے دالے اور نہ جائے دالے در نہ جائے دالے در نہ جائے در الے در نہ جائے در ن
- ن ....ان فخض کے نماز کمل کرنے کی مدیث جس نے نماز فجر کی ایک رکعت اوا کی اورسورج کا ایک رکعت اوا کی اورسورج کا کل آیا۔
  - @ .... بحول كركها في ليخ والي كي ليدونه بورا كرف والديث ...
    - . المدين كالمرف عدود وريخ وال مديث.
  - المعريين كالرف ع كرن كمديد وشفال في سايل عد عائد



- السشامدمع اليمين كرساته فيعله كرف والى حديث.
  - السير بع دينار شي جور كاماته كاشنے والى صديث ....
- السناس مخص کے مال منبط کر لینے اور گردن مار دینے والی صدیث جس نے اپنے باپ کی بیوی سے شادی کر لی ہے۔
  - ا .....مومن کو کا فر کے بدلہ میں قتل نہ کیے جانے والی حدیث۔
- الله المُحَلِّلُ (طلاله كرنے والا) اور مُحَلَّل الرجس كے ليے حلاله كرايا جائے) پرلعنت اللي والى حديث۔ والى حديث۔
  - @ ..... بغيرولي، نكاح كےعدم جواز والى حديث۔
  - الىسىتىن طلاق دى تى عورت كوكنى (كمر) اورنفقد (خرچ) نددىن والى حديث
    - اسد بيوى كوم رسين كى حديث، جا باو بىكى ايك اتكوشى بى بو
      - ⊕ ..... کوڑے کے کوشت کی حلت والی عدیث۔
- الی ..... ہر مسکر (نشہ پیدا کرنے والی چیز جس سے عقل میں فتور آجائے) کی حرمت والی حدیث۔
- ..... با في وسق (لك بعك سوابي من كي سير)، سي كم بي زكوة فرض نه بون والى
  - السسمزار عداورمساقاة (بنائي پر کھيت دينے اور بنائي پر باغ دينے ) والي حديث۔
    - السيه مديث كرجنين كاذ ع مال كاذ ع ب-
    - ⊕....رئن (کے جانور) پرسواری کرنے اوراس کا دورہ دو ہے والی صدیث۔
      - السشراب كوسركه بنانے كى ممانعت والى حديث۔
- السر ضاعت کے باب میں عورت کی پیتان کو بے کے ، ایک مرتبہ یا دومرتبہ چوہنے سے حرمت ثابت نہ ہونے والی حدیث۔
  - 📆 ..... بیرحدیث که تم اورتهارا مال تمهارے باپ کا ہے۔
  - (1/2) ..... اونث كا كوشت كهانے سے وضوكرنے كى حديث-

| 4 113 % C C C C C C C C C C C C C C C C C C | جميت مديث |  |
|---------------------------------------------|-----------|--|
|                                             |           |  |

- (۲۸) ....عمامه برمس كرنے كى حديث۔
- (٢٩)....مف كے پیچھا كيلے نماز پڑھنے والے كے ليے نماز كودوبارہ پڑھنے والى حديث۔
- (٣٠) ..... جمعہ كے دن امام كے خطبه كى حالت ميں مسجد ميں داخل ہونے والے كے ليے تحية المسجد يرد صنے والى حديث ـ
  - (٣١)....غائبانه نماز جنازه وإلى حديث
  - (٣٢) ..... ثمازيس بإداز بلندآ مين كين والى حديث
- (۳۳) ..... بیصدیث که باپ کااپ بیٹے کو ہبہ کر کے واپس لے لینا جائز ہے اور دوسرے کے لیما جائز ہے اور دوسرے کے لیے حائز نہیں۔
- ( ٣٣) ..... آج زوال كے بعد عيد كا دن معلوم ہونے برا كلے دن عيد كے ليے نكلنے والى
- (۳۵).....طفل شیرخوار (بعنی ایرا ووده پینے والالڑ کا جوابھی کھانا نہ کھاتا ہو) کے پیشاب پر جمینا مارنے والی صدیث۔
  - (٣٦)....قبر يرنماز جنازه يزهنه والي حديث-
- (٣٧) .....سيدنا جابر التفوي كاون يتي اوراس برمد ينه تك سوار موكرا في كن شرط والى حديث-
  - (٣٨).....درندوں كا چيزه استعال كرنے كى ممانعت والى حديث۔
  - (٣٩)..... يه حديث كه كوئى اين پروى كوانى ديوار ميں منح گاڑنے سے ندرو كے۔
- (۴۰) ..... یه حدیث که جب کوئی مسلمان مواورای کے نکاح میں دو بہنیں موں تو دونوں میں سے جمعے جاہے بیند کرلے۔ (یعنی ایک کور کھ کردوسری کوطلاق دیدے)۔
  - (۴۱).....سواري پروتريز ھنے والى حديث۔
- (۲۲) .....درندول میں سے ہرذی ناب (دانت سے بھاڑنے والے) کی حرمت والی حدیث۔
  - (۲۳) ..... بیحدیث که نماز میں دائیں ہاتھ کوبائیں ہاتھ پر رکھناسنت ہے۔
  - الكيه جوارسال ( يعنى نماز ميں ہاتھ كوائكا كرچھوڑے رہے ) كے قائل ہيں اس كی مخالفت كرتے ہیں۔



- (۲۴)..... بیرحدیث که ایمی نمازنهیں ہوتی جس میں نمازی اپنے رکوع اور یجود میں اپنی پیٹھ سیدھی نہ کرتا ہو۔
- (۵) .....نماز ميں ركوع جاتے اوراس سے اٹھتے وقت دونوں ہاتھوں كوا تھانے والى احاديث۔
  - (٢٦).....زاز مين سورهُ فاتخه پڙھنے والي احاديث۔
- ( 2/4 ) ..... بیر حدیث که نماز میں تمام چیزوں گوحرام کرنے والی چیز تکبیر اور حلال کرنے والی چیز سلام ہے۔
  - (٢٨)....فمازيس بحي كوافعان والى حديث
    - (۴۹)....عقيقه كي احاديث.
  - (۵۰).....یه حدیث کدا گرکوئی تمهارے پاس تمهاری اجازت کے بغیر آجائے۔
    - (۵۱) ....سيد نابلال والتواكية كرات مين اذان وين والى حديث
      - (۵۲).... جعد كرن روز ور كف كي ممانعت والي مديث.
    - (۵۳) ..... سورج كهن اورج ندكهن كي نماز اورنماز استهاءوالي حديث
      - (۵۴)....زك زيح والى حديث
  - (۵۵) ..... بير مديث كه جب محرم موجائ تواس كاسر دُهكا جائكا نداس كوخوشبولكا كي مار دُهكا جائكا نداس كوخوشبولكا كي مائكي -

یں کہتا ہوں کہ بیتمام کی تمام احادیث یا (ان میں سے) اکثر احادیث اور اس ہے ہی کئی گنا ذیادہ احادیث اور اس سے ہی کئی گنا ذیادہ احادیث ، ندکورہ بالاقواعدہ اصول اور قیاس کی وجہ سے چھوڑ دی گئی ہیں۔ان میں سے بعض وہ ہیں جن کو ابن حزم دلیا ہے ان لوگوں کی طرف منسوب کیا ہے جنہوں نے اہل مدینہ کے ممل کی وجہ سے چھوڑ دیا ہے۔

ان او کول کا مدید کی خالفت کی چنداور مثالیس و یکھے۔ انہیں میں سے ان اصادیث کی خالفت کی چنداور مثالیس و یکھئے۔ انہیں میں سے ان اصادیث کی مالفت کی ہے۔

(+) ..... في علل كي مغرب على سورة طور يزعد اورا فيرجر على مورة مرسلات يزعد والى مديث.



- (١) .... بي الله الاقتيابية المن كما ....
- (٣) ... في عَلَيْم كالدَّالسَّعَامُ السَّفَّتُ (لِينَ مورة الانتفاق) عن جدة كرار
- (۳) .... بی نظام کالوگون کو بیٹی کرنماز پڑھا فااورلوگون کا آپ کے پیچھو بیٹی کرنماز پڑھتا۔ان لوگون نے کہا کہ بچواس طرح نماز پڑھے گا۔ اس کی نماز باطل ہے۔
- (۵) ۔۔۔ پیر مدھ کے سید فالد بھر فائٹل نے لوگوں کو نماز پیٹر صاب کی ابتدا کی ، بھی ٹائٹر آ سے اور الدیکر وائٹ کے بازو بیل بیٹھ گئے اور آپ نے لوگوں کونماز بوری کر الی ۔ ان لوگوں نے کہا کہا کہ بھر والدی کے بازو بھر تھی اس طرح پڑھے گا تو اس کی نما و باطل ہے۔
  کھائی پر کی کاعمل تجین ہے اور بھر تھی ائن طرح پڑھے گا تو اس کی نما و باطل ہے۔
- (١) ... فظهرا ورعصر كما فما فو ( مدينة بين ) بلاكتن عوف اوركس موسلوا كفايز عن كل عديت وا
- (ع) ..... يدهد يث كما آب ك پاس ايك بخدال يا كيا واس ف آب ك كرف برجيتات كرديا آب في إنى الكااور كرك برجيتانا وليا ادرائ وهو يانيس -
- (۸) ..... بين مديث كم بَهَا تُطَلِّمُ عَيْدُ كَانْمَا زُيْمِي مُؤَدُّةٌ فَي والدَّورَ أَنْ العَجْبَدُ أُور ستور ه المتربت التناعة و اندُّيق الفُدر يَرْضَة شَخْفَ
  - (٩) .... بيعديث كدتي المنظم في المناز بنا المناز بناز ومتجد ين يرهي
- - (١١) ....ورول الله تالل كالم المات احرام يجمنا لكواف والى مديدف
- (١٤) .... فاعد كم عواف كرن سويمل تح الله كا طال مون ك لي توشيد لكواف
  - **●**\_**-±c**>¢
  - (۱۴۰)....نماز عن دوسلام كالعاويين.
- المان والدى بات ب بعد محدرة بالمواسط بينا كريد المهد مان الله في المديد المراد المراد المراد المراد المراد الم
  - النورم" الاحتكام في التدول الأحتكام "١٠٠٠ أموار

# المراث ال

اس کے علاوہ بھی بے شار الی احادیث ہیں جن میں رسول الله مُؤَلِّمُ کے فرمودات کی خلاف اس کے علاوہ بھی ہے، اگر ان احادیث کا کوئی تنتیج کرے تو ابن حرم مُؤَلِّدُ کے بقول ان کی تعداد ہزاروں تک پہنچ سکتی ہے۔

گذشته فصول میں حدیث پر قیاس دغیرہ کے مقدم کرنے کی بحث آچکی ہے اور اب آگے دو فصلوں کے اندر کتاب وسنت اور فدکورہ تضریحات کی روشنی میں دو دوسری چیزوں پر بحث آرہی ہے تا کہ حقیقت حال واضح ہوجائے۔





عقا ئداورا حكام دونول مين خبر واحد كى جحيت

جن لوگوں کا خیال ہے کہ خمیر واحد سے عقیدہ نہیں ثابت ہوسکتا، وہ ایک ہی وقت میں سے مجھی کہتے ہیں کہ شرعی اور عملی احکام خمیر واحد سے ثابت ہو سکتے ہیں اور اس طرح بیلوگ عقا کداور اعمال کے درمیان تقریق کرتے ہیں۔ قرآن وسنت کے جود لائل او پرذکر کئے جا چکے ہیں کیاان میں یہ تقریق موجود ہے؟ نہیں اور ہزار باز ہیں، بلکہ وہ تو اپنے اطلاق اور عمد میت کے لحاظ سے عقا کہ کو بھی شامل ہیں اور عقا کہ کے اندر نبی مُن اللّٰ بی اور عقا کہ کے اندر نبی مُن اللّٰ بی اور عقا کہ کے اندر نبی مُن اللّٰ بی اور عقا کہ کے اندر نبی مُن اللّٰ بی اور عقا کہ کے اندر نبی مُن اللّٰ بی اور عقا کہ کے اندر نبی مَن اللّٰ ہیں۔

لفظ درج ذيل آيت مين آيا يه وه بلاشبه عقا مَدُوكِهِ عام م السيس -وَ هَا كَانَ لِمُوْمِنٍ وَ لا مُوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَ رَسُولُهُ آمَرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْيَحِيرَةُ مِنْ آمُوهِمُ - (الاحزاب-٣١)

ر جہ جب اللہ اور اس کے رسول کی ''ام'' کا فیصلہ کردیں تو کسی مومن مرداور کسی مومد عورت کے لیے اپنے'' امز' کے اختیار کرنے کا کوئی حق باقی نہیں رہ جاتا ہے۔

بی میں اس طرح اللہ تعالی کا، اپنے نبی کی فرمانبرداری کا تھم دینا، ان کی نافرمانی سے روکنا، ان کی خالفت سے ڈراناادران مومنوں کی تعریف کرناجواس وقت " سے عنا" اور " اطعنا" (ہم نے سن لیا اور مان لیا) کہتے ہیں، جب انہیں اللہ تعالی اور رسول سے فیصلہ کرانے کی دعوت دی جاتی ہے تو اس تیم کی جتنی بھی چیزیں ہیں، وہ سب کی سب اس بات پر دلیل ہیں کہ عقا کداور اعمال (دونوں چیزوں) میں نبی خاتی کی اطاعت اور اتباع واجب ہے۔

الله تعالیٰی فرمان 'مَا اَتَاکُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ ' (الحسر ، ٧) (رسول تهمیں جو پچھ دیں اے مضبوطی سے تھام لو) کے اندر 'ما' الفاظ عموم میں سے ہے جبہا کہ معلوم ہے۔ اب اگر آپ ان لوگوں سے دلیل مانگیں جو کہتے ہیں کہ احکام اور اعمال کا پیمر واحد سے اخذ کرنا واجب ہے، تو وہ انہی گذری ہوئی آیات اور پچھ دوسری الیمی آیات سے استدلال کریں گے جن کوہم نے اختصار کے بیش نظر ذکر نہیں کیا، ان تمام آیات کو امام خالعی کھنے نے اپنی کتاب الرسالہ 'کے اندر بالاستیعاب ذکر کیا ہے، خالقین اس کی طرف مراجعت کریں۔ ان چیز وں کے ہوتے ہوئے ہی آخر کی ہے، خالقین اس کی طرف مراجعت کریں۔ ان چیز وں کے ہوتے ہوئے ہی آخر کی بنیاد پر انہوں نے عقیدہ کو ان چیز وں سے مستقیٰ کر دیا جن کا (اخبار آحاد سے ) اخذ کرنا آیات کے ذریعہ داجب ہے، حالا کلہ عقیدہ ہمی آیات کے غرم میں داخل تھا، ادر ان آیات کو اعبال کے ساتھ (عقیدہ کو چھوڑ کر) مخصوص کرنا شخصیص میں داخل تھا ہو ہ خود ہمی باطل سے اور جس چیز سے باطل لازم آتا ہو وہ خود ہمی باطل سے تو جو کہ باطل ہے اور جس چیز سے باطل لازم آتا ہو وہ خود ہمی باطل سے تو جو کہ باطل ہے۔

### أيك شبهاوراس كاازاله

لوگوں کواولڈ ایک یات کے اندرشہ ہوا تھا اور وہی شبہ آ ہستہ آ ہستہ تھتے وہ بن گیا۔شہراس بات کا تھا کہ خمر واحد صرف ظن کا فائدہ دیت ہے ،اس ظن سے ان کی مراد طبعا راجی ظن ہے اور احکام کے باب بیس ظن رائج بڑعمل کرنا بالا تھاتی واجب ہے ،المبتہ ان ویکھی چیز وں اور عملی مسائل کے سلسلہ میں یہ لوگ استدلال کو جائز نہیں قرار دیتے اور عقیدہ سے مراد یمی چیزیں ہیں۔

اگرہم ان کی بیربات مان لیس کر تھیر واحد ہے صرف طن کا فائدہ موتا ہے تو پھر سوال کریں گئے کہ آپ نے کہ اور اس مات پر کیا دیس ہے کہ سے کہ تحر واحد سے تقید واخذ کرنا جائز نہیں؟ خمر واحد سے تقید واخذ کرنا جائز نہیں؟

بعض معاصرین ، اللہ تعالیٰ کے اس قول ہے استدلال کرتے ہیں جوشرکوں کے باریے میں نازل ہوا ہے۔

إِنْ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَمَا تَهُوكِي الْإِنْفُسُ (البحم ٢٠٠٠)، وه صرف ظن اورخوا بش نفس كى بيروي كرت بير و وصرف ظن اورخوا بش نفس كى بيروي كرت بير وي وكانَّ الظَّنَّ لَا يَعْفِي عِنَ الْحَقِّ شَيْئًا ٥ (البحم ٢٨) حق كم مقابل مين ظن يحريمي فائد ونبيل بينجا سكنا \_

### 4 119 3 4 6 4 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4 6 119 3 4

یادگار ساطرح کی اوردوسری ان آیات سے استدلال کوتے ہیں جن میں اللہ تعالی نے استباع عمل کے میں اللہ تعالی نے استباع عمل کے سلسلہ میں مشرکوں کی فدمت کی ہے، یہ لوگ استدلال کرتے ہوئے یہ بات بھول جاتے ہیں کہ ان آیات کے اعد جس طن کا ذکر ہوا ہے وہ ویساظن عالب نہیں ہے جس کا فائدہ خیر واحد سے حاصل ہوتا ہے اور جس پر عمل کرنا بالا تفاق واجب ہے بلکہ یہاں ظن سے مرادوہ شک اور تر دو ہے جے فرض اور اندازہ کہتے ہیں، چنانچہ ''النہائے'' اور اسان العرب وغیرہ کتب لافت عمل ہے۔

"النظن" الشك يعرض لك في الشي فتحققه وتحكم به-ظن اس شك كوكمة بين جوتهبين كي چيز كے سلسله ميں پيش آجائے، پھرتم اس كي

تتحقیق کرواور حکم لگاؤ۔

یمی و وظن ہے جس پراللہ تعالی نے مشرکوں کی مذمت کی ہے۔ مشرکوں ہی کے بارے میں اللہ تعالی کے اس فر مان سے بھی اس کی تا ئید ہوتی ہے۔ اِلَّذَ يَكِيْ عَنِّ نَ إِلَّا الطَّنَّ وَ إِنْ هُمْ إِلَّا يَهُوْرُ صُونَ ٥ (الانعام: ١١١)

وہمرف تن کی پیروی کرتے اور صرف اندازے کرتے ہیں۔

یہاں بین گو مخرص ' بتایا گیا ہے جس میں صرف اندازہ اور تخیینہ ہوتا ہے۔ جس ظمن کی بنیاد پران آیات میں مشرکوں کی ندمت کی گئی ہے اگر وہ ظن غالب ہوتا جیسا کہ استدلال کرنے والوں کا خیال ہے تو اعمال کے باب میں بھی ان دو چیزوں کی بنیاد پراس سے استدلال جائزنہ ہوتا۔

- الله تعالی نے ان پرمطلقا نکیر کی ہے اورا نکار میں احکام کو چھوڑ کرعقیدہ کی تخصیص نہیں گی۔۔ نہیں گی۔۔
- اسساللدتعالی نے بعض آیات میں بیتصریح کی ہے کہ اس نے جس ظن کے سلسلہ میں مشرکوں پر بھیر کی ہے کہ اس نے جس ظن کے سلسلہ میں مشرکوں پر بھیر کی ہے وہ احکام کو بھی شامل ہے۔
  اس سلسلہ میں اللہ تعالی کے صریح فرامین سنتے۔

ال 120 المنظم ا

ا - سَيَقُولُ الَّذِيْنَ اَشُرَكُوا لَوْشَاءَ اللَّهُ مَا اَشُرَكُنَا وَلَا البَّاوُنَا وَ لَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْعُولُ اللَّذِيْنَ اللَّهُ مَا اَشُرَكُنَا وَلَا البَّوْنَا وَ لَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْعِهُمْ حَتَّى ذَاقُوا بَالْسَنَا قُلُ هَلُ عِنْ شَيْءٍ كُنْ مِنْ شَيْعِهُمْ حَتَّى ذَاقُوا بَالْسَنَا قُلُ هَلُ عِنْ شَيْعُونَ اللَّا الظَّنَّ وَ إِنْ اَنْتُمْ اللَّا يَعْمُ اللَّا الطَّنَّ وَ إِنْ اَنْتُمْ اللَّا تَخُرُصُونَ وَ (الانعام ١٨٨)

ترجمہ عنقریب مشرک کہیں گے اگر اللہ تعالی چاہتا تو ہم اور ہمارے باپ دادا شرک نہیں کرتے (بی عقیدہ ہوا) اور ہم کوئی چیز حرام نہیں کرتے (بی علم ہوا) ایسے ہی ان سے پہلے کے لوگوں نے (اللہ تعالی کے احکامات کی) تکذیب کی تقی ، یہاں تک کہ انہوں نے ہمارا عذاب چکھ لیا، آپ ان سے پوچھے کہ کیا تمہارے پاس کوئی دلیل ہے تو پیش کرو؟ تم لوگ تو صرف طن کی پیروی کرتے ہو اورصرف اندازے ہی کرتے ہو۔

اس آیت کی تفسیر درج ذیل آیت سے ہوتی ہے۔

ب قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ مَا بَطَنَ وَ الْإِثْمَ وَ الْمُثْمَ وَ الْمُنْمَ وَ الْمُنْفَى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ أَنْ تَشُرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلُطْنًا وَّ أَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا يُعَيْرِ الْحَقِّ وَ أَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ٥ (الاعراف ٣٣)

ترجمہ (اے محمد مُلَا يُلِمُ) آپ كهددي كدمير ب پروردگار في ظاہر و باطن كى ب حيائى كوحرام كيا ہے (لينى خلوت وجلوت ميں حرام كارى) اور گناہ اور ناحق ايك دوسر ب پرزيادتى كرنے كو اور اللہ تعالى كے ساتھ ان چيزوں كوشريك بنانا جن كے حصہ دار بنانے كى اس نے كوئى دليل نہيں اتارى اور يہ كه تم اللہ تعالى كے بارے ميں وہ باتيں كہنے گلو جوتم كو محمد معلوم نہيں۔

اس سے ٹابت ہوا کہ جس ظن سے اخذ اور استدلال جائز نہیں وہ لغوی ظن ہے، جو ندازہ ، تخیینداور بلاعلم بات کہنے کے مترادف ہے اور بیجی ٹابت ہوا کہ احکام کے سلسلہ میں

اس ہے کوئی تھم لگانا ویسے ہی حرام ہے جیسا کہ عقا کد کے سلسلہ میں اس سے استدلال کرنا ،البذا ان دونوں میں کچھ فرق نہیں۔

جب بات اس طرح ہے تو ہمارا تول درست ثابت ہوا کہ گذشتہ وہ تمام احادیث اور
آیات جواحکام کے باب میں اخبار آ حاد سے استدلال کے وجوب پر دلالت کرنے والی ہیں،
وہ اپنی عمومیت کے لحاظ سے عقائد کے باب میں بھی خمر واحد سے استدلال کے وجوب پر
دلالت کرتی ہیں۔ سے تو بیہ کہ خبر واحد سے اخذ کے وجوب کے سلسلہ میں عقائد اورا حکام کے
درمیان تفریق اسلام کے اندرا یک دخیل فلفہ ہے جوسلف صالحین اور ان ائمہ اربحہ کے بہال
نہیں یا جاتا جن کی تقلید عصر حاضر کے اکثر مسلمان کرتے ہیں۔

خبروا حد کے جحت نہ ہونے کاعقیدہ، وہم اور خیال کی بنیاد پر ہے

آج ایک صاحب شعور مسلمان کے لیے اس چیز سے بڑھ کر زیادہ تعجب خیز اور کوئی بات نہیں جے اکثر واعظین اور اہل قلم بار بار دہراتے رہتے ہیں کہ خبر واحد سے عقیدہ ثابت نہیں ہوتا، یہ لوگ اپنی ایمانی کمزوری کی وجہ سے کسی حدیث کی تقد بی نہیں کرپاتے اگر چہوہ حدیث محدثین کے نزدیک متواتر ہی کیوں نہ ہو، مثلاً آخری زمانے میں عیسلی علیا کے نزول کی حدیث، (اس موقعہ پر) وہ لوگ یہ کہہ کرا پی کمزوری کو چھپاتے ہیں کہ تخیر واحد سے عقیدہ نہیں طابت ہوتا''۔

مقام تجب توبیہ ہے کہ ان کی یہ بات بھی فی نفسہ عقیدہ ہے جبیبا کہ میں نے اس مسئلہ میں اپنے ساتھ ایک بحث کرنے والے سے کہا تھا، چونکہ ان کی یہ بات خود ایک دعویٰ ہے اس لیے انہیں اس کی صحت کے اوپر قطعی ولیل پیش کرنا ضروری ہے ورنہ ان کی بات میں تناقض لازم آئے گا، لیکن ان کے پاس صرف دعویٰ ہے دلیل کہاں ہے؟ اور جب اس طرح کی چیز اعمال کے باب میں مردود ہوتی ہے تو پھر عقیدہ کے سلسلہ میں کیوں نہ مردود ہوگی۔ اس کو دوسر سے الفاظ میں اس طرح بھی کہہ سکتے ہیں کہ جب بیاوگ عقیدہ کوظن رائح کے مانے سے بھا گے تو وہ اس سے کہیں زیادہ بری چیز میں پڑگئے، اور وہ ہے ظنِ مرجوح سے عقیدہ کی بات مان لینا۔

### المنظم ا

الل بصیرت عبرت عاصل کرو۔ یہ چیز صرف اس وجہ سے ہے کہ یہ لوگ کتاب وسنت کے سمجھنے اور اسے جھوڑ کر اقوالِ اور اسے جھوڑ کر اقوالِ رجال میں مشغول رہتے ہیں۔ رجال میں مشغول رہتے ہیں۔

خير واحد سے عقیدہ حاصل کرنے سے وجوب بردلائل

ابھی چندا پسے اور بھی دلائل ہیں جوخر واحد سے عقیدہ اخذ کرنے کے وجوب پر ماسبق دلائل سے زیادہ خاص ہیں، میں سمجھتا ہوں کہ ان میں سے پچھکا ذکر کرنا اور ان کی و جہ دلالت کو بیان کرنا ضروری ہے۔

> ىپل لىل: پېلى دىل:

الله تعالیٰ کا بیفر مان ہے:۔

وَ مَا كَانَ الْمُؤْمِنُوْنَ لِيَنْفِرُوْا كَآفَةً فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآئِفَةٌ لِّيَسَفَقَّهُ وَا فِسَى الدِّيْنِ وَلِيُسْنَذِرُوُا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوْآ اِلَّيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْلَرُوْنَ0

(التوبه:۱۲۳)

ترجمہ: تمام مومنوں کے لیے نکل پڑناممکن نہیں تھا، تو ہر جماعت سے ایک ٹولی کیوں نہیں نکلی تا کہوہ دین کی سمجھ حاصل کرتی اور جب قوم کے پاس بلیٹ کرآتی تو انہیں ڈراتی تا کہ (قوم کے ) لوگ بچتے۔

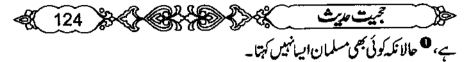
یہاں اللہ تبارک و تعالیٰ نے مومنوں کواس بات پر ابھارا ہے کہ ان میں سے ایک ٹولی نبی طاقیۃ کے پاس آتی تاکہ آپ سے اپنادین سیکھتی اور دین کی سمجھ حاصل کرتی۔ اور اس میں تو پھھٹے ہے ہیں سے کہ میصرف ان چیزوں کے ساتھ خاص نہیں جنہیں فروغ اور احکام کانام دیا جاتا ہے، بلکہ بیتو عام ہے اور تطعی بات تو یہ ہے کہ معلم اور متعلم ، ابتدا اسی چیز سے کریں گے جو سیکھنے اور سکھلانے کے لیے جتنی ہی زیادہ اہم ہوگی اور اس میں بھی کچھٹک نہیں کہ عقائد احکام سے اور سکھلانے کے خیر واحد سے عقائد ثابت

اس طرح ندکورہ بالا آیت اس بات کی دلیل ہے کہ عقیدہ اور احکام کی تبلیغ کے سلسلہ میں خبر واحد حجت اور دلیل ہے۔

### دوسرى دليل:

الله تعالى فرماتا ہے وكا تَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ (الاسراء - ٢٦) آب اس چيز براعتادند يجيئ جس كے بارے مِن آب وعلم بين ہے۔

یعن آپ اس کی پیروی نہ سیجے اور اس پڑمل نہ سیجے اور نہ بات تو سب کومعلوم ہے کہ مسلمان سحابہ کرام پڑھ ہے کہ مسلمان سحابہ کرام پڑھ ہیں امور اور اعتقادی حقائق ،مثلا ابتدائے تخلیق اور علامات قیامت کو تابت کرتے اور اس کے ذریعہ غیبی امور اور اعتقادی حقائق ،مثلا ابتدائے تخلیق اور علامات قیامت کو تابت کرتے رہے ، بلکہ ایک ہی آدمی کی خبر کی بنیاد پر اللہ تعالیٰ کے لیے صفات بھی ثابت کرتے رہے ۔ اگر خبر واحد سے علم کا فائدہ حاصل نہ ہوتا اور عقیدہ ثابت نہ ہوسکتا تو صحابہ کرام پڑھ ہے تابعین ، تع تابعین اور ائمد دین میں تھے ہو متمام لوگوں کے لیے لازم آتا ہے کہ انہوں نے الی چیز پر اعتاد کیا ہے جس کے بارے میں انہیں علم نہیں تھا جیسا کہ علامہ ابن قیم پڑھنے نے فرمایا



# تىسرى دلىل:

الله تعالی فرما تاہے:۔

لَاَيُنَهُمَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الِنُ جَاءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَهَا فَتَبَيَّنُوْ آ۔ (الحجرات) ترجمہ: اے مومنو! اگر کوئی فاس تمہارے پاس کوئی اطلاع لائے تو تحقیق حال کرلو۔

ایک قرات میں '' فَتَنَجَتُوْ ا '' ہے یعی طرح جا کا اسے معلوم ہوتا ہے کہ اگر عادل آدی کو فی خبر لائے تو یہ قابل اعتاد دلیل ہوگی اور یہاں تو تف نہیں اختیار کیا جائے گا، بلکہ فور آاس پر عمل کیا جائے گا۔ چنا نچہ علامہ ابن القیم برائے تعالی فرماتے ہیں کہ ' یہاں بات کی قطعی دلیل ہے کہ خبر واحد کو قبول کیا جائے گا اور تو تف کی ضرورت نہیں ہوگی۔ اگر ایک آدی کی خبر سے علم کا کا موف تلک ہو احد کو قبول کیا جائے گا اور تو تف کی ضرورت نہیں ہوگی۔ اگر ایک آدی کی خبر سے علم کا فائدہ حاصل نہ ہوتا تو اللہ تعالی علم حاصل ہونے تک تو تف کا تھم دیتا ، اسلہ میں یہ بھی دلیل ہے کہ سلف صالحین اور ائمہ اسلام برابر یہ کہتے رہے کہ '' رسول اللہ علی ہے ایسا کہا ، ایسا کیا ہیں متعدد مقامات پر ہے کہ رسول اللہ علی ہے نے فر مایا ، صحاب کر ام پڑھ ہے گئی کی بہت کی احادیث ہیں میں متعدد مقامات پر ہے کہ رسول اللہ علی ہے نے فر مایا ، صحاب کر ام پڑھ ہے گئی کی بہت کی احادیث ہیں کہ ان میں ہے ، تو گویا یہ قائل کی طرف سے شہادت ہے اور رسول اللہ علی ہی کا طرف جس فول یافعل کی نہر سے علم یقنی کا فائدہ حاصل نہ ہوتو نہ کورہ بات کہنے والا رسول اللہ علی ہی ہے ، اگر ایک آدی کی خبر سے علم یقنی کا فائدہ حاصل نہ ہوتو نہ کورہ بات کہنے والا رسول اللہ علی ہے ، اگر ایک تر یہ علم کے شہادت دیے والا مانا خرائے گا۔ ' گ

<sup>0 (</sup>مختصر الصواعق ۲ / ۳۹۶)

<sup>🛭 (</sup>اعلام الموقعين ٢ / ٣٩٤)

نی منافظ اور صحابہ کرام رفی ایک است ، خبر واحدے استدلال کرنے پر دلالت کرتی ہے۔
جس عملی طریقہ پر نبی منافظ ارہے ، آپ کی حیات میں اور آپ کی وفات کے بعد آپ کے
ساتھی رہے ، اس سے بھی قطعی طور پر یہی معلوم ہوتا ہے کہ خبر واحدے عقیدہ اور عمل کے اثبات
کے درمیان کچھ فرق نہیں اور یہ بھی کہ خبر واحدان تمام چیز ول کے سلسلہ میں مستقل ججت ہے۔
جھے اس سلسلہ میں جو سیح احادیث مل سکی جیں ان شاء اللہ ان میں سے چند کو ابھی ذکر کروں گا۔
ام بخاری در شاند اپنی میح بخاری (۱۳۲۸) کے اندر فرماتے ہیں۔

''' ان چیزوں کا باب جواذان ،نماز ،روزہ اور تمام فرائض اور احکام کے متعلق ایک سیج آدمی کی خبر کے جائز ہونے ،اور اللہ تعالیٰ کے قول۔

فَلُو لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمُ طَآئِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوْ ا فِي الدِّيْنِ وَ لِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُواۤ اللَّهِمُ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ ٥ (التوبد ١٣٢)

ترجمہ: ہر جماعت ہے آیک ٹولی (طا کفہ) کیوں نہیں نکلی، تا کہ وہ دین کی سمجھ حاصل کرتی اورقوم کے پاس لوٹ کرآتی توانییں ڈراتی تا کہ لوگ بچتے''۔ سرچہ میں کہ

کے بارے میں آئی ہیں۔

طا لَقَهُ كَا طَلَالَ الكِ آدى بِرِيونَ بِرَدِيَا نِجِهَ اللهُ تَعَالَى فرما تابد

رین عیسی ربی مسوریه بی مسور برای در این میں ازین میں اور میں۔ اگر مومنوں کے دوطائنے (ٹولیاں) آبس میں ازین میں۔

اب اگر دوآ دمی لڑ پڑیں تو وہ بھی آیت کے مفہوم میں داخل ہوں گے۔

نيز الله تعالی فرما تا ہے۔

إِنْ جَآءً كُمْ فَاسِقٌ بِنَيْ فَتَبَيَّنُو آ (الحجرات؛)

ترجمہ: اگر کوئی فاسق کوئی خبرلائے تو تحقیق حال کرلو۔

اس کے باوجود نبی مَنْ الْمِیْمُ نے اپنے علماء عظام رہو اللہ کو مختلف علاقوں میں کیے بعد

ج<u>ہت مدیث کی کہ اگر کی ہے ہوں کے ہو</u> اس کے ہوائے کا گھا ہے گئے ہو جائے تو حدیث کی طرف دیگرے کے جو اس کے جو اس کے مطرف مراجعت کی جائے۔ مراجعت کی جائے۔

اس طرح باب باندھنے کے بعدامام بخاری نے باب کے اندر ذکر کر دہ خیر واحد کے جواز پر دلیل قائم کرتے ہوئے گئی احادیث ذکر کی ہیں اور جواز سے ان کی مراد بایں طور قول اور عمل کا جواز ہے کہ خیر واحد ( دونوں چیزوں کے لیے ) ججت ہے۔

میں ان احادیث میں سے چند کوذ کر کررہا ہوں۔

اسسیدنا ما لک بن حویرث المالئوسے مروی ہے، وہ کہتے ہیں کہ ہم نبی مالیونو کے پاس
آئے، ہم سب نو جوان اور ہم عمر تھے، آپ کے پاس ہمارا قیام تقریباً ہیں دن رہا، رسول
الله مکالیونو برے مہر بان اور دم دل تھے، آپ کو جب معلوم ہوا کہ ہمیں اپنے گھر والوں سے ملنے
کی خواہش یارغبت ہور، ہی ہے تو آپ نے پوچھا کہ ہم اپنے پیچھے کن لوگوں کوچھوڑ کر آئے ہیں؟
ہم نے بتایا! تو آپ نے فرمایا اپنے گھر والوں کے پاس لوٹ جاؤ، انہی میں قیام کرو، انہیں
سکھا وَاور بتا وَاور جم طرح تم نے مجھے نماز ہر ھے دیکھا ہے ای طرح نماز یردھو۔

رسول الله مَلَا يَلْمُ نَ ان نوجوان مِيں سے تمام کو تھم دیا کہتم میں سے ہرایک اپنے گھر والوں کو تعلیم دے اور تعلیم عقیدہ کو بھی شامل ہے بلکہ عقیدہ کی تعلیم وہ سب سے پہلی چیز ہے جو عمومیت میں داخل ہوتی ہے۔ اب اگر ایک آ دمی کی خبر سے دلیل نہ بن پاتی تو اس تھم کا کوئی معنی بی نہیں رہ جاتا۔

اسسیدناانس بن ما لک ٹوٹٹؤ سے مروی ہے کہ اہل یمن نبی طَنْتُؤ کے پاس آئے اور کہا ہمارے ساتھ ایک ایس آئے اور کہا ہمارے ساتھ ایک ایسا آؤی بھتے جو ہمیں سنت اور اسلام سکھائے ،سیدنا انس ڈاٹٹؤ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول نے سیدنا ابوعبیدہ ڈاٹٹؤ کے ہاتھ کو پکڑا اور کہا یہ اس امت کے ایمن ہیں۔ 
میں کہتا ہوں کہ اگر ایک آدی کی خبر سے جست قائم نہ ہو سکتی تو اللہ کے رسول طُاٹِیْلِم ابوعبیدہ ڈاٹٹؤ کو اہل یمن کے ساتھ اکیلانہ جھتے۔

<sup>•</sup> مسلم ۷ ، ۲۹ بخاری مخترا

ای طرح کی بات اس سلسلہ میں بھی کہی جاسکتی ہے کہ نبی طابی نے اہل یمن کے پاس بار آ بارصحابہ کرام اٹھ کھٹنے کو بھیجا ہے ، یا بیر کہ مختلف صحابہ کرام اٹھٹن کٹھ کھٹنے مشامات پر بھیجا ہے ،مشلا سیدنا علی بن ابی طالب،سیدنا معاذ بن جبل اور سیدنا ابومویٰ اشعری لٹھ کھٹنے ہیں ، ان لوگوں کی روایات کردہ احادیث صحیحین اور ان کے علاوہ دوسری کتب میں بھی موجود ہیں۔

اس بات میں تو کوئی شک وشبہ نہیں کہ بیلوگ جن لوگوں کے پاس بھیج گئے تھے ان لوگوں کے ودوسری چیزوں کے علاوہ عقا کد بھی سکھاتے تھے اور اگر ان لوگوں کی باتیں ان قو مول کے لیے جست نہ ہوتیں تو رسول اللہ مَنْ اَلَّهُمْ ان کوفر دا فر دا نہ بھیجتے ، اس لیے کہ بیلغو چیزتھی جس سے رسول اللہ مَنْ اللهُمُ بیتے ۔ یہی بات امام شافعی مُنْ اللہ مَنْ الرسالہ سالاس میں اس طرح کہی ہے کہ

''رسول الله مَنَّ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

سیدنا عبدالله بن عمر وی جنوه کیتے ہیں کہ لوگ قباء کے اندر فجر کی مناز پڑھ رہے ہے۔ اندر فجر کی مناز پڑھ رہے ہے کہ ایک شخص آیا اور کہارات میں رسول الله مُلَّاتِیْ پرقر آن نازل ہوا ہے اوراس میں آپ کو تھم دیا گیا ہے کہ آپ کعبہ کو قبلہ بنالیں ، یہ ن کر ان لوگوں نے کعبہ کا استقبال کرلیا ، حالا نکدان کے چیرے شام کی طرف تھے وہ کعبہ کی طرف تھے وہ کعبہ کی طرف تھے وہ کعبہ کی طرف تھے۔

یداس بات کی صریح دلیل ہے کہ صحابہ کرام بڑا گئٹانے استقبال بیت المقدس کے وجوب جیسی قطعی اور یقنی چیز کے نئے بارے میں صرف ایک آ دمی کی اطلاع مان لی ،اورائ کے کہنے کی بنیاد پر بیت المقدس کوچھوڑ کر کعبہ کی طرف رخ کرلیا، اگر ان کے نزدیک ایک محض کی خبر جمت نہ ہوتی تو قبلہ اول جیسی قطعی چیز کے خلاف اس کے کہنے ہے نہیں کرتے۔

<sup>● (</sup>بخاری ٤٤٩٠ مسلم ۱۳/۲۳)

علامہ ابن القیم مین فیرات بیں کہ رسول الله تالی الله علیہ ان بر کیرنہیں فرمائی بلکہ ایسا کرنے برانہیں مبار کبادی پیش کی گئی۔

اسسیدنا سعید بن جبیر رفائظ سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے سیدنا ابن عباس رفائظ سے کہا کہ نوف بکالی کہتے ہیں کہ موی صاحب خصر طبطا، بنی اسرائیل کی طرف مبعوث کیے گئے موک نہیں ہیں، سیدنا ابن عباس رفائظ نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کے اس دہمن پنے جھوٹ کہا، مجھے سیدنا دبی بن کعب رفائظ نے بتایا ہے کہ رسول اللہ طابط نے خطبہ دیا تو موک اور خصر طبطا کی بحصالی گفتگون کی جمالی گفتگون کی جس سے بت چانا ہے کہ موکی صاحب خصر طبطا ہیں۔ بخاری اور مسلم نے تفصیل سے روایت کیا ہے۔

# امام شافعي وينشط كاخبر واحد من عقيده كااثبات

امام شافعی میشد نے ای طرح اختصار کیا اور کہا ہے کہ سید تا این عباس شائن اپنے تفقہ اور پر ہیرزگاری کے باوجود سید تا ابی بن کعب شائن کی رسول اللہ خائن سے سے کہ سید تا ابی بن کعب شائن کی رسول اللہ خائن سے ہوئی کردہ خبر کا صرف اثبات خبیس کرتے ، بلکہ اس کی بنیاد پر ایک مسلمان آ دمی کو جموثا بتاتے ہیں ، کیونکہ سید نا ابی بن کعب شائن سے انہیں رسول اللہ خائن سے ایسی حدیث بیان کی تھی جس میں موکی (مائن ) بنی اسرائیل کے صاحب خصر مائن اللہ تا ایک عدیث بیان کی تھی جس میں موکی (مائن ) بنی اسرائیل کے صاحب خصر مائن اللہ تا تا ایک جاتی تھی ۔ (۱۲۱۹ سال )

میں کہتا ہوں کہ امام شافتی بڑھنے کا بیقول اس بات کی دلیل ہے کہ وہ اخبار آ حاد سے استدلال کرنے میں عقیدہ اورعمل کے مابین کوئی تفریق نہیں کرتے ہیں، کیونکہ موک علیا ہی کا صاحب خصر علیا ہونا کوئی عمل تھم نہیں، بلکہ بیلمی مسئلہ ہے جبیبا کہ واضح ہے۔

اس کی تائیداس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ آپ "الرسالہ" میں عنوان" خبر واحد کے اثبات کی دلیل" کے تحت ایک اہم فصل لائے ہیں اور اس کے اندر کتاب وسنت کی بہت سے دلائل پیش کیے ہیں (ص ۲۰۱س سے ۳۵ کی یہ اور اطلاق ملائی بیش کیے ہیں (ص ۲۰۱س ۳۵ ) بید دلائل یا تو مطلق ہیں یا عام، جوا پی عمومیت اور اطلاق کی وجہ سے خبر واحد کی ،عقیدہ کے لیے بھی ججیت کوشامل ہیں اور عقیدہ کے سلسلہ میں ان کی اپنی با تیں بھی عام ہیں۔

امام شاطی پیھی ہے اس جٹ نواس طرح میں ہے کہ حمر واحد ہے ابات سے ہے بہت مختلف احادیث ہیں جن میں سے بہی چند کافی ہیں اس لیے ہمارے اسلاف اوران کے بعد سے اب تک کے لوگوں کا بہی طریقہ رہا ہے اور اس طرح سے مختلف مما لک کے جن اہل علم کے بارے میں ہم سے بیان کیا گیا ہوئہی بیان کیا گیا ہے'۔

آپ کا یہ تول عام ہے ای طرح آپ کا وہ قول بھی عام ہے کہ'' اگر کی خص کے لیے خواص کے علم کے متعلق ریم کہنا جائز ہو کہ' متقد مین اور متاخرین تمام مسلمانوں نے خیر واحد کے اثبات اور اس سے علی الاطلاق استدلال پراجماع کرلیا ہے، اس وجہ سے کے مسلمان فقہاء میں سے ایک بھی ایسا معلوم نہیں جس نے خیر واحد کا اثبات نہ کیا ہو، تو میر سے لیے بھی ایسا کہنا جائز ہوگا، مگر میں یہ کہتا ہوں کہ'' مسلمان فقہاء کے متعلق سے بات مجھے معلوم نہیں ہے کہ انہوں نے خرواحد کے اثبات میں اختلاف کیا ہو'۔ (ص ۔ ۵۷)

### عقیدہ کے لیے شیر واحد کو دلیل نہ بنا نابدعث محد ثہ ہے

خلاصہ بیہ ہے کہ کتاب وسنت کے دلائل صحابہ کرام افٹائین کاعمل اور علماء اسلام انتہائے اقوال ہماری گذشتہ وضاحت کے مطابق قطعی طور پر دلالت کرتے ہیں کہ حدیث آ حادہ، شریعت کے ہر باب میں استدلال واجب ہے،خواہ وہ اعتقادات سے متعلق ہو یاعملیات سے اوران دونوں کے درمیان تفریق ایسی بدعت ہے جواسلاف کے یہال نہیں ملتی۔

اس بارے میں علامہ ابن القیم برط فرماتے ہیں کہ'' یہ تفریق اجماع امت سے باطل ہے کیونکہ امت بھیشہ ان احادیث سے علمی خبروں ( بعنی عقائد ) اور عملی مطالبوں پر استدلال کرتی رہی اور ایبا کرنا ضروری بھی تھا، چونکہ عملی احکام کے اندراللہ تعالیٰ کے بارہ میں یہ خبر ہوتی ہے کہ اس نے یہ چیز مشروع کی ،اس چیز کو واجب کیا اور اسے دین بنانے پرخوش ہوا ،اس لیے اس کی شریعت اور اس کا دین اس کے اساء وصفات کی طرف بلاتنا ہے۔ صحابہ کرام بھی تھا تا بعین ، تبع تا بعین اور محد ثین بین ایساء وصفات تضاء وقد راورا عمال واحکام کے مسائل میں برابران احادیث سے استدلال کرتے رہے ہیں اور ان میں سے کی ایک سے بھی قطعاً یہ ثابت برابران احادیث سے استدلال کرتے رہے ہیں اور ان میں سے کی ایک سے بھی قطعاً یہ ثابت

جی<u>ت مریث</u> ہے۔ نہیں ہے کہ انہوں نے ان احادیث سے احکام کے مسائل میں استدلال کو جائز قرار دیا ہواور اللہ تعالیٰ اوراس کے اساء وصفات کے بارے میں جائز نہ کیا ہو۔

آخروہ اسلاف کہاں ہیں جنہوں نے دونوں چیزوں جس فرق کیا ہے؟ ہاں دونوں میں تفریق کرنے والوں کے اسلاف بعض ایسے متاخرین مشکلمین ہیں جن کوان چیزوں سے کوئی سروکارنہیں جواللہ تعالی ، اللہ تعالی کے رسول اور رسول اللہ کے ساتھیوں سے منقول ہیں ، بلکہ وہ اس سلسلہ میں اپنے دلوں کو کتاب وسنت اور اقوال صحابہ اللہ بین میں منقول ہیں ، بلکہ وہ اس سلسلہ میں اپنے دلوں کو کتاب وسنت اور اقوال صحابہ اللہ بین اور مشکلمین کے آراء اور مشکلفین کے قواعد پر پورا بدایت بیاب ہونے سے بازر کھتے ہیں اور مشکلمین کے آراء اور مشکلفین کے قواعد پر پورا انحصار کرتے ہیں ، تو یہی وہ لوگ ہیں جن سے دونوں چیزوں میں تفریق کرنے کی بات معلوم ہوئی ہے۔

<sup>●</sup> اصل مين " والمطلوب منها امران" باورجم نے جوبات كمى بودا قرب الى الصواب ب\_

المنظم ا

خالف ہوتا ہے۔ اس طرح عمل صرف عمل جوارح نہیں ہے، بلکہ اعمال قلوب، اعمال جوارح کے لیے اصل ہیں اور اعمال جوارح تابع ہیں۔ کسی بھی علمی مسئلہ کو لیجئے اس کے پیچھے ایمانِ قلب، تقدیقِ قلب اور حب قلب ہوگا اور بیٹل ہے بلکہ ایمان کے مسئلہ میں اصل عمل یہی چیز ہے جس پر بہت سے مشکلمین نے توجہ نہیں دی اور وہ مجھ بیٹھے کہ ایمان صرف تقد ایق کا نام ہے عمل کانہیں، یہ بردی فاش اور نہایت فتیج علطی ہے۔

چنانچہ بہت سے کافروں کو بی مائی کے صدق کے سلسلہ میں کچے بھی شہبیں، بلکہ انہیں پورایقین تھا، کیکن اس تقدیق کے ساتھ کل قلب یعنی آپ مائی کی ال کی ہو کی چیزوں سے مجت کرنا، اس کو پیند کرنا، اس کو چندا را سے سلسل کرنا (اگر محبوب کے جنس سے ہے۔ مترجم) اور اس سے نفرت کرتے رہنا (اگر مجنوض کے جنس سے ہے۔ مترجم) نہیں پایا گیا۔ اس کو معمولی ی چیز نہ سمجھا جائے، یہ بہت اہم چیز ہے اور اس سے ایمان کی حقیقت معلوم ہوجاتی ہے۔ بہر حال علمی مسائل علمی، شارع مائی ہی مسائل علمی مشارع مائی ہی مسائل علمی مشارع مائی ہیں اور عملی مسائل علمی، شارع مائی ہی ادر عمل نہ کرنے بلکہ صرف علم رکھنے کو کافی نہیں مسمحھا، کے اندر علم نہ کرنے بلکہ صرف علم رکھنے کو کافی نہیں سمجھا، کے 0

علامہ ابن قیم بینیڈ کی بات سے ثابت ہوا کہ مذکورہ بالا تفریق اسلاف کے طریق کار کی خالفت کی بنیاد پر، اجماع سے اور مذکورۃ الصدر بہت سے دلائل کے خلاف ہونے کے ناطے سے باطل ہونے کے باوجوداس وجہ سے بھی باطل ہے کہ تفریق کرنے والوں کے یہاں ممل کے ساتھ علم اور علم کے ساتھ ممل کے شامل ہونے کا تصور نہیں ہے۔ بینہایت اہم نکتہ ہے، جو ایک مومن کے لیے موضوع کو تھیک سے بچھنے اور مذکورہ بالا تفریق کے یقیناً باطل ہونے کا اعتقاد رکھنے میں معاون ہوسکتا ہے۔

 <sup>■ (</sup>اعلام الموقعين ١٢/٢٠٤)



بهت ى اخباراً حاد كاعلم اوريقين كافائده يبنجانا

عقیدہ اور عمل کے درمیان تفریق کے بطلان کے بارے میں جو بحث و تحقیق گذری اس کی بنیا داسی مفروضہ پر ہے کہ خیرِ واحد صرف ظنِ رائح کا فائدہ دیتی ہے، یقینی اور قطعی علم کا نہیں۔

اعمال کا دارو مدار نیتوں پر ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ ڈٹاٹٹو کی ایک حدیث ہے کہ رسول اللہ مُٹاٹٹوئم نے فر مایا ''اِذَا جَلَسَ بَیْنَ شُعِبِهَا الْاَرَبَعِ ثُمَّ جَهَدَهَا فَقَدُ وَجَبَ الْغُسُلُ'' • جب مردعورت کی چاروں شاخوں (مراد دونوں ہاتھ اور دونوں ٹانگوں) کے درمیان بیٹھے پھر کوشش کرے توعسل واجب ہوجا تاہے۔

<sup>🛈 (</sup>بخاری ۲۹۱و مسلم ۳٤۸/۸۷)

سیدناابن عمر ٹائٹی کی ایک حدیث ہے۔

فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زَكُوٰةَ الْفِطْرِ فِي رَمَضَانَ عَلَى الشَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زَكُوٰةَ الْفِطْرِ فِي رَمَضَانَ عَلَى الصَّغِيْرِ وَالْكَبِيْرِ وَالذَّكِهِ وَالْأَنْفِي۔ •

رسول الله ﷺ نے رمضان میں صدقہ فطر کو چھوٹے بڑے ، مرداورعورت پر فرض کیا۔

ای طرح اور بہت ی مثالیں ہیں۔

علامہ ابن القیم بینے نقل کرتے ہیں کہ''شخ الاسلام ابن تیب بینے فرماتے ہیں'' کہ بید حدیث امت جمد بیش سے اولین و آخرین جمہور امت کے نزد کی علم بیٹی کا فائدہ بہنچاتی ہے،
اسلاف کے درمیان تو اس کے بارے ہیں کوئی نزاع سرے سے تھا بی نہیں اور اخلاف کے اندر بھی ائمہ اربعہ کے اصحاب ہیں سے بوٹے فقہاء فیشٹی کا بھی نہ جب ہے اور بید سئلہ خفی ، ماکی ،
جمی ائمہ اربعہ کے اصحاب ہیں سے بوٹے فقہاء فیشٹی کا بھی نہ جب ہے اور بید سئلہ خفی ، ماکی ،
شافعی اور خبی تمام فقہاء کی کتب میں منقول ہے مثال کے طور پر حنفیہ میں سرحی اور ابو بکررازی ۔
شافعیہ میں سے شخ ابو بعلی ، ابو الطیب اور شخ ابواسحات ۔ مالکیہ ہیں سے ابن خویز منداو و غیرہ ۔
شافعیہ میں سے قاضی ابو بعلی ، ابن ابی موئی اور ابوالخطاب وغیرہ ۔ شکلمین میں سے ابواسحات اسرا کمینی ، ابن فورک اور ابواسحات نظام کی کتابیں ۔ اسے ابن صلاح نے ذکر کیا ، اس کی شجے کی اور اس کو مختار قرار دیا ہے، لیکن اس کے قائلین کی کثر سے معلوم نہیں ہے تا کہ اسے تقویت دی اور اس کو مختار قرار دیا ہے، لیکن اس کی بنیاد پر اختیار کیا ہے اور جن برزرگوں نے ان پر اعتراض کیا ہے گودہ صاحب علم اور دیندار ہیں لیکن انہیں اس مسئلہ میں پوری آگائی نہیں ہوئی ،
اعتراض کیا ہے گودہ صاحب علم اور دیندار ہیں لیکن انہیں اس مسئلہ میں پوری آگائی نہیں ہوئی ، انہوں نے بیہ جھا کہ ابو عمر و بین ، کونکہ وہ ان مسائل میں جو مرجع پاتے ہیں وہ ابن حاجب کی انہوں نے بیہ جو بی اور ابن الحاص نے بیہ بات کہ کر جمہور سے الگ رائے قائم کی ہے، تحقیقات ہیں ، اگر ایک درجہ او پر آتے ہیں تو سیف آ مدی اور ابن الخطیب تک پہنچتے ہیں اور اگر کی توجہ ہیں ، اگر ایک درجہ او پر آئی وہ بی اور با قلائی تک پہنچتے ہیں ۔

<sup>● (</sup>بخاری ۱۵۰۳\_مسلم ۱۲/۹۸٤)

المسلم ا

نزدیک متواتر ہوتی ہیں اور دوسروں کو وہ چیز معلوم بھی نہیں ہوتی چہ جائیکہ ان کے نزدیک متواتر ہوتی جہ جائیکہ ان کے نزدیک متواتر ہو تھیک اس طرح سے محدثین اپنے نبی مُلَّاتِيْمُ کی سنت پر بہت زیادہ توجہ دینے اور ان کے اقوال افعال اور احوال کو منضبط کرنے کے باعث اس کا ایساعلم رکھتے ہیں کہ اس میں انہیں ذرہ برابر بھی شک وشہبیں ہوتا''۔ •

افادهٔ علم میں خبرِ شرعی کودوسری خبروں پر قیاس کرنے کا فساد

علامداین القیم برنید فرماتے ہیں کہ جس شخص نے خبر واحد کے علم بقین کے فاکدہ بہنچانے کا الکارکیا ہے تو اس نے قیاس فاسد کی وجہ ہے الکارکیا ہے، اس نے امت کے لیے عموی شریعت کو یا اللہ تعالیٰ کی صفات میں ہے کی کے متعلق رسول اللہ علی بیٹی ہے تقل کی گئی فہر کوایک ضاص معاملہ میں شہادت دینے والے کی فہر پر قیاس کیا ہے اور جبکہ دونوں کے درمیان زمین آسان کا فرق ہے، کیونکہ رسول اللہ علی ہی فہر دینے والے کے بارے میں اگر مان لیا جائے کہ اس نے عمد أجموث بولا ہے لیکن اس کے جموث پر دلالت کرنے والی کہاں نے عمد أجموث بولا ہے یا خطاء مجموث بولا ہے لیکن اس کے جموث پر دلالت کرنے والی کوئی چیز ظاہر نہیں ہوگئی جی قوال شخص پر مخلوق کو گمراہ کرنے کا الزام عائد ہوگا۔ یہاں تو بات الی فی خیات اور افعال کو ٹابت کیا ہے، تو جس فہر کا شرعا الی خرک ہا شرعا کی صفات اور افعال کو ٹابت کیا ہے، تو جس فہر کی شرعا الم میں جب کہ وہ تقس الامر میں باطر نہیں ہوگا، خصوصا اس صورت میں جب کہ وہ تو بی ہوگا اور اس کا مدلول نفس الامر میں ٹابت ہوگا اور یہ اس صورت میں ہم اللہ تعالیٰ کی تشریع اور اس کے اس وصفات سے متعلق فہر دے استاع شرعا واجب ہے کہ وہ تق بی ہوگا اور اس کا مدلول نفس الامر میں ٹابت ہوگا اور یہ اس میں تو بھی امیاب کی تشریع اور اس کے اساء وصفات سے متعلق فہر دے استاع شرعا والام میں الام میں الام میں اس کی تشریع اور اس کے اساء وصفات سے متعلق فہر دے مورت میں میں مقبور علیہ پر میں شہادت کا مسکلہ اس سے جن میں الام میں اس کا مقتفی ٹابت نہیں ہوتا۔ مورت میں الام م

(اعلام الموقعين ٣٧٣/٢)

حال 136 مال المنظم ا المنظم المنظم

اس مسلم میں بنیادی بات ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جس خرکوا ہے رسول من الله کا کہ اللہ تعالیٰ کے بس خرکوا ہے رسول من الله کا کہ اللہ تعالیٰ کی جت ہا وراللہ وہ خرنفس الامر میں کذب اور باطل نہیں ہو تئی، کیونکہ وہ بندوں پر اللہ تعالیٰ کی جت ہا ور اللہ تعالیٰ کی جت ہا ور اللہ تعالیٰ کی جت ہوتی تعالیٰ کی جت کذب اور باطل نہیں ہوتی بلکہ واقعی اور نفس الامر کے اعتبار سے صرف حق ہوتی ہوتی ہے۔ حق اور باطل کے دلائل کا ہرا ہر درجہ کا ہونا جا کر نہیں اور نہ ہی ہے جا تر ہوجائے جنہیں اللہ کی شریعت اور اس کے دین کے متعلق جھوٹی بات ان چیز وں کے مشابہ ہوجائے جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول مناقیٰ ہو کہ حق اور باطل میں احتیاز نہ ہوسکتا ہو کیونکہ حق و باطل، صدق کو در ایر مخلوق اللہ تعالیٰ کی عبادت کر رہی وکذب، وتی شیطان اور فرشتے کی اللہ تعالیٰ کی طرف سے وجی کے درمیان فرق اس سے کہیں زیادہ واضح اور ظاہر ہے کہ ان میں سے ایک دوسرے سے مکتبس ہوجائے۔ اللہ تعالیٰ نے حق پر دیا دی بی روٹ کی بی روشن ڈال رکھی ہے جوروشن نگا ہوں کو معلوم پڑتی ہے اور باطل کورات کی تار کی سے سورج کی بی روشن ڈال رکھی ہے جوروشن نگا ہوں کو معلوم پڑتی ہے اور باطل کورات کی تار کی سے اٹر ھادیا ہے۔ یہ کوئی تجب فیز بات نہیں کہ آئکہ کے اند ھے پر دات دن سے مکتبس ہوجائے سے اور عالی کورات کی تار کی تواس طرح دل کے اند ھے پر حق باطل سے مکتبس ہوجائے۔

چنانچ سیدنا معاذبن جبل دانشان پنیسله میں فرماتے ہیں کہ 'حق کوجس نے بھی کہاا سے
لے لو کیونکہ حق پر نور ہوتا ہے' ۔ لیکن جب رسول اللہ طالی کا ان ہو کی چیزوں سے اعراض
کرنے کے باعث دل تاریک اور آ تکھیں اندھی ہوجا کیں اور اقوال رجال پراکتفا کر لینے کے
باعث تاریکی مزید بڑھ جائے تو ایسے لوگوں پرحق ، باطل سے ملتبس ہوجا تا ہے اور وہ ان صحیح
احادیث کا'' جھوٹ ہوتا' جائز قرار دیتے ہیں جنہیں امت کے عادل ترین اور صادق ترین
لوگوں نے روایت کیا ہے اور ان جھوٹی باطل اور گھڑی ہوئی احادیث جوان کی خواہشات کے
موافق ہوتی ہیں ، ان کا صحیح اور سے ہوتا جائز قرار دے کہ ان سے استدلال کرتے ہیں۔

امام صاحب برین فرماتے ہیں کے ظلم وجور اور جہالت کے پیکرمتکلمین، صدیق، فاروق اور ابی این کعب بین فرول کو ایک عام آدمی کی خبر پر قیاس کرتے ہیں، حالانکہ دونوں راویوں کے درمیان واضح فرق موجود ہے۔ آخراس سے بڑھ کر ظالم اور کون ہوگا جوعلم کا فائدہ

### 4 137 % ( 137 % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) % ( 137 ) %

نہ پہنچانے میں صحابہ کرام بڑگا ہوں سے ایک آ دمی کی خبر اور عام لوگوں میں سے ایک آ دمی کی خبر کے درمیان برابری دکھائے تو ایسا محض ٹھیک ویسے ہی ہے جیسے کسی نے علم وفضل اور دینداری میں ان لوگوں کو برابر کر دیا ہو۔ • میں ان لوگوں کو برابر کر دیا ہو۔ •

# حدیثِ آ حاد کے تعلق علم بقینی کے فائدہ نہ پہنچانے کے دعویٰ کا سبب

### مدیث نے جہالت ہے

اگریدلوگ کہیں کہ رسول اللہ طَائِمَ کی خبریں اور شجیح احادیث علم کا فائدہ نہیں پہنچاتی تو یہ دراصل اپنے بارے میں اطلاع دیتے ہیں کہ انہوں نے ان احادیث سے علم حاصل نہیں کیا اور وہ اپنے بارے میں یہ اطلاع دیتے ہوئے بالکل سیچ ہیں ، لیکن اس اطلاع کے دیتے میں جھوٹے ہیں کہ یہ اہل الحدیث اور محدثین کے لیے بھی علم کا فائدہ نہیں پہنچا تیں۔

امام صاحب بین الله الله یک الله و الله الله یک الله و الله و الله و الله الله یک الله یک

<sup>● (</sup>اعلام الموقعين ٢ / ٣٦٨) • (اعلام الموقعين ٢ / ٣٣٢)

جوبت طبیث
جولوگ جرواحد کے افادہ علم سے منکر ہیں، ان سے کہا جائے گا کہ پہلے اپنی توجہ رسول
اللہ علی ہوئی چیز وں پر کرو، ان کے حریص بنو، ان کا تنج کرو، ان کوا کھا کرو، ان کے
اللہ علی ہوئی چیز وں پر کرو، ان کے حریص بنو، ان کا تنج کرو، ان کوا کھا کرو، ان کے
اقلین کے حالات اور ان کی سیرت کی معرفت حاصل کرو، احادیث کے سواتمام چیز وں سے
مند پھیرلو، انہیں انہتائے مقصود اور منتہائے آرز و بنالو، بلکہ دیگر فداہب کی اتباع اپنے ائمہ کے
مند ہی انہ ہوتا ہے کہ بیا نہی ہوتے ہیں کہ انہیں اس سلسلہ میں اس طرح کا علم ضروری
حاصل ہوتا ہے کہ بیا نہی ائمہ کے فداہب اور اقوال ہیں اور اگر کوئی اس کا انکار کرتا ہے تو وہ
اللہ طاق کرتے ہیں، تم اس طرح احادیث کے حریص ہو جاؤ، تو پھر جان لوگے کہ رسول
اس کا فداق کرتے ہیں، تم اس طرح احادیث کے حریص ہو جاؤ، تو پھر جان لوگے کہ رسول
اللہ طاق وجتو سے اعراض کرتے رہوتو ہی ہیں یانہیں اور اگر تم احادیث سے اور احادیث کی
تہمیں طن کا بھی فائدہ نہیں پہنچا تیں تو تم احادیث میں سے اپنے ملنے والے حصہ اور اپنے نصیہ
تہمیں طن کا بھی فائدہ نہیں پہنچا تیں تو تم احادیث میں سے اپنے ملنے والے حصہ اور اپنے نصیہ
تہمیں طن کا بھی فائدہ نہیں پہنچا تیں تو تم احادیث میں سے اپنے ملنے والے حصہ اور اپنے نصیہ
تی کی اطلاع دے رہے ہو۔ •

**0** (اغلام الموقعين ٢٠٨٩ ٣٧)



# حدیث کے بارے میں بعض فقہاء کاموقف اور سنت سے ان کی ناوا قفیت کی دومثالیں

میں کہتا ہوں اور بیاتو ایک حقیقت ہے جسے علم حدیث سے شغل رکھنے والا، اس کے اسانیداور الفاظ کا ستج کرنے والا، بعض روایات کے سلسلہ میں بعض فقہاء کے موقف سے آگاہی رکھنے والا ہر شخص جانتا ہے۔ اس کے لیے میں صرف دومثالیں بیان کر رہا ہوں ایک پرانی ہے اور دوسری نئی۔

ا .... نبي مَا يُقِيمُ كافر مان ب:

" لَا صَلوٰةً لِمَنْ لَّمُ يَقُوا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ"

اس شخص کی نماز جائز نہیں جو سورہ فاتھ کونہ پڑھے،اس کی تصریح صحیحین میں کی گئی ہے۔ احناف نے اسے محض اس دعویٰ کی بنیاد پر ددکر دیا کہ یہ ظاہر قر آن کے خلاف ہے اور وہ ہے اللہ تعالیٰ کا بہ تول' فَاقْرَءُ وُا مَاتیکسَرَ مِنْهُ '(المزمل: ۲۰) جو پچھ قرآن سے میسر ہو پڑھو۔

احناف نے اپنے خیال کے مطابق تاویل ہے کہ بیشیر واحد ہونے کے ناطے مردود ہے، حالانکہ امیرالمونین فی الحدیث امام بخاری مینئیٹ نے اپنی کتاب" ہزر القرأة" کے شروع ہی میں اس بات کی تصریح کی ہے کہ بیحدیث رسول اللہ مُنافیز میں متواتر طور پر ثابت ہے، کیا خیال ہے؟ کیاان لوگوں پر ضروری نہیں تھا کہ وہ حدیث میں اختصاص رکھنے والے اس امام کے علم سے استفادہ کرتے اور اس حدیث کے متعلق خیر واحد ہونے کی اپنی رائے بدل دیتے ،اسے علم سے استفادہ کرتے اور اس حدیث کے تخصیص کرتے۔

یتمام تا ویلات سب کچھ جانے کے باوجود کی گئی ہیں کہ ندکورہ آیت (فَ الْفَ وَءُ وُا مَاتَیکَ شَرْ مِنْهُ )صلوۃ اللیل (تبجد) کے سلسلہ کی ہے، نہ کہ فرض نمازوں کے سلسلہ کی ۔

<sup>(</sup>بخاری ۷۵۲\_مسلم ۳۸ / ۳۹۳)

اس قرب قیامت بین علیه کاامت محمد بید کة خری دور مین نزول کی حدیث، بید مجمی صحیحین مین مروی ہے۔ چند سال ہوئاس کے بارے مین مشائ از ہر سے سوال کیا گیا تھا تو ان میں سے ایک شخ نے مجلّہ ''الرسالة'' کے اندر جواب دیا تھا کہ بیخ رواحد ہے اور اس کی سندات کا دار و مدار و ہب بن منبہ المشق اور کعب المشق احبار پر ہے، حالا نکہ حدیث رسول منافیظ کی معرفت اور اختصاص رکھنے والے اس حقیقت کی شہادت دیتے ہیں کہ بیحدیث متواتر ہے اور خود میں نے شخص طور پر نبی منافیظ تک اس کی چنچنے والی سندوں کا شنج کیا، تو معلوم ہوا کہ اس اور خود میں نے شخص طور پر نبی منافیظ تک اس کی چنچنے والی سندوں کا شنج کیا، تو معلوم ہوا کہ اس تقریباً جالیس صحابہ کرام المشق نے نبی منافیظ سے روایت کیا ہے اور اس میں سے کم از کم میں سندات صحیح ہیں۔ بعض صحابہ ان کو گئی کی روایت بعض روا ق سے ایک سے زاکد صحیح سندات سے میں ۔ بعض صحابہ ان کو گئی کی روایت بعض روا ق سے ایک سے زاکد صحیح سندات سے صحیحین، سنن ، مسانید اور معاجم و غیرہ کتب حدیث میں آئی ہوئی ہیں اور یہ نہایت تعجب کی بات ہے کہ ان تمام سندات میں کہیں ہی و بہ اور کعب کا مطلقا ذکر نہیں ہے۔

میں نے مذکورہ تلاش وجنجو کا خلاصہ دوسفیات میں لکھ کرانہی ونوں اس امید پر''الرسالہ''
میں بھیج دیا تھا کہ بطور خدمت علم ان کی اشاعت ہوجائے گی لیکن اسے شائع نہیں کیا گیا۔
سینکڑوں مثالوں میں سے بید دومثالیں ہیں جو بتارہی ہیں کہ اہل علم نے حدیث نبوی پر وہ توجہ نہیں دی جوانہیں اس اعتبار سے دینالازم تھی کہ وہ اسلامی شریعت کا ایسا دوسراسر چشمہ ہے جس نہیں دی جوانہیں اس اعتبار سے دینالازم تھی کہ وہ اسلامی شریعت کا ایسا دوسراسر چشمہ ہے جس کے بغیر، پہلے سر چشمہ کوشیح طور پر اللہ تعالی کے منشاء کے مطابق ہر گر نہیں سمجھا جاسکتا، یہی وجہ ہے کہ بیلوگ نبی مثل ایک احادیث کے بارے میں اس رسواکن جہالت میں جاگرے اور ان کے مانے سے اس طرح کا واضح انحراف کیا، حالا تکہ میہ بات قطعی ہے کہ اسے نبی مثل آئی الا کے مانے سے اس طرح کا واضح انحراف کیا، حالا تکہ میہ بات قطعی ہے کہ اسے نبی مثل آئی الا کے مانے تب اس طرح کا واضح انحراف کیا، حالا تکہ میہ بات قطعی ہے کہ اسے نبی مثل آئی الا کے۔

وَكُمْ النُّكُمُ الرَّسُولِ فَخُدُوهُ (الحشر ٤)

ترجمہ:اوررسول جو پچھنہیں دیں اسے لےلو۔

چنانچەان لوگول نے کچھکولیا اور کچھکوچھوڑ دیا،اورجس نے ایسا کیااس کابدلہ کچھ نہیں سوائے .....

### المنافع المنا

خلاصہ کلام ہے ہے کہ مسلمان پر واجب ہے کہ وہ ہراس حدیث پر ایمان رکھے جو محدثین کے بہاں رسول اللہ مظاہر ہے تا بت ہو، خواہ وہ عقائد کے باب کی ہو یا احکام کے باب کی، متواتر ہو یا آحاد، آحاد ہے خواہ قطعیت اور یقین کا فائدہ پہنچتا ہو یاظن غالب کا، جیسا کہ تفصیل گذریکی ہے۔ بہر حال ان تمام معاملات میں واجب ہے کہ ان پر ایمان لا یا جائے اور انہیں مان لیا جائے اور انہیں مان لیا جائے اور انہیں کا تعالی کے اور اس پر ایمان لا کرمومن اس' استجابت' کو بجالاسکتا ہے جس کا حکم اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس قول میں دیا گیا ہے۔

نَآيَنُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَجِيْبُوْ اللَّهِ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَ الْحَدُولَ اللَّهُ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَ الْحَدُولَ اللَّهُ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيْكُمْ وَ الْحَدُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ الْكَالِيَةِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الللللِي الللللِّلِي الللِي اللللِي الللِّلْمُلِلْمُلْلِي الللللِي الللللِي اللللللِي

ترجمہ: اے مومنو! اللہ تعالی اور رسول اللہ مُلَا يُلِمُ جب تم کوالي چيز کے ليے پکاريں جوتم کوزندگی عطا کرتی ہے تو سن لواور اچھی طرح جان لو کہ اللہ تعالیٰ آ دمی کے اور اس کے دل کے درمیان حائل رہتا ہے اور بیکھی جان لو کہتم سب لوگ اس کے ماس اکٹھا کئے حاؤگے۔

اس کے علاوہ اور بہت می وہ آیات ہیں جن کا ذکر اس کتاب کے شروع ہی میں ہو چکا ہے اور مجھے اس کتاب کے بارہ میں توقع ہے کہ اللہ تعالیٰ اس سے امت کو فائدہ بہنچائے گا، اسے اپنی رضا کے لیے خالص کرلے گا اور اسے اپنی کتاب کا حامی اور اپنے نبی مُلَّامِیْمُ کی سنت کے لیے خادم بنالے گا۔ (ان شاء اللہ)



# تقلیداورتقلیدکو مذہب ودین بنالینا تقلید کی حقیقت اوراس سے تحذیر

تقلید لغت میں اس قلادہ سے ماخوذ ہے جے انسان دوسرے کے گلے میں پہنا دیتا ہے اور اس سے "تفلید لغت میں اس قلادہ سے اور اس سے میں جوان کے جانور کو قلادہ پہنانا) ہے، گویا کہ مقلد جس چیز میں جہتد کی تقلید کرتا ہے وہ اس قلادہ کی طرح سے ہے جوان شخص کی گردن میں ہوتا ہے جس کو قلادہ پہنایا جاتا ہے اور اصطلاحاً تقلید، 'غیر کی بات پر بغیر دلیل کے ممل کرنے 'کو کہتے ہیں، قلادہ پہنایا جاتا ہے اور اصطلاحاً تقلید، 'غیر کی بات پر بغیر دلیل کے ممل کرنا، عام آدمی کا مفتی کی اس تعریف کی بنیاد پر، رسول اللہ ما اللہ عالی کے قول پر اور اجماع پر عمل کرنا، عام آدمی کا مفتی کی طرف اور قاضی کا عادل شخص کی شہادت کی طرف رجوع کرنا تقلید نہیں ہوگا، کیونکہ ان چیز وں میں دلیل موجود ہے۔ •

اس اصولی نص سے دوباتیں معلوم ہوتی ہیں۔ اول: یہ کہ تقلید نفع بخش علم نہیں ہے۔ دوم: یہ کہ یہ عام اور جاال آدمی کا کام ہے۔

ان دونوں چیزوں پرتھوڑا ساغور کر کے ان کی حقیقت کو بیان کر ہنا اور ان میں ہے ہرایک پراقوال ائمہ سے اشتہا دیبیش کرتے ہوئے کتاب وسنت کی روشنی میں نظر ڈ النا ضروری ہے۔اس کے بعدا ہم ائمہ کے بزعم خویش متبعین کے حالات پرنظر ڈ الیس گے اور ان کے ائمہ کے فرمودات کے مطابق ان کی اتباع کی صحت کو پر کھیں گے۔

 <sup>(</sup>ارشاد القول ص۲۳۳) میں کہتا ہوں کہ اس چیز کی رعایت مناسب ہے کہ علامہ شوکانی بھائے نے عام آدمی کے مفتی کی طرف رجوع کرنے کو تقلید ہے اس اصطلاح کی بنیاد پر خارج قرار دیا ہے جس کو انہوں نے بیان کیا ہے، اس لیے اس کالغت میں بعینہ تقلید ہونا اس کے منافی نہیں ہے۔

4 143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (143 % (

(۱) تقلیم اس کی وجدیہ ہے کہ اللہ تعالی نے قرآن کریم کی بہت ی آیات کے اندراس کی ندمت کی ہے جبی تو ائمہ متقد مین نے کیے بعد دیگر مسلسل اس سے روکا ہے۔ امام اندلس ابن عبد البر راست نے اپنی بیش قیمت کتاب " حامع بیان العلم و فضله " کے اندر اس کی تحقیق کے لیے ایک مخصوص باب باندھا ہے۔ ان کی بات کا خلاصہ یہ ہے اندر اس کی تحقیق کے لیے ایک مخصوص باب باندھا ہے۔ ان کی بات کا خلاصہ یہ ہے (۱۳-۱۹-۱۱)

''تقلید کی خرابی ،اس کی ممانعت اور تقلید اور انتباع کے درمیان فرق کا باب'' الله تعالیٰ نے ایک سے زیادہ مقامات پر تقلید کی ندمت کی ہے:

ارشاد باری تعالی ہے۔

إِتَّخَذُوا آخْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ آرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ (البراءة -٣١)

لوگوں ( میہودیوں )نے اپنے عالموں اور راہبوں کواللہ تعالیٰ کے سوارب بنالیا۔

سیدنا حذیفہ ڈلٹٹؤوغیرہ ہے مروی ہے بیاوگ کہتے ہیں کہ یہودیوں نے اللہ تعالیٰ کوچھوڑ کران کی عبادت نہیں کی تھی ،البتہ انہوں نے جو پچھان کے لیے حلال کیااور جو پچھان پرحرام کیا اس کوانہوں نے مان لیا تھا۔

سیدنا عدی بن حاتم ڈٹٹئ کہتے ہیں کہ میں زسول اللہ مُٹٹیٹم کے پاس آیا تو میری گردن میں صلیب پڑی ہوئی تھی ، آپ نے فر مایا عدی! اس بت کواپنی گردن سے نکال دو، میں آپ کے پاس پہنچا تھا تو آپ مُٹاٹیٹم سور ہُ ہراُت کی تلاوت فر مار ہے تھے۔

إِتَّخَذُوْ اللَّهِ (البراة) مُ وَرُهُبَانَهُمْ اَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ (البراة)

لوگوں ( یہودیوں )نے اپنے عالموں اور راہبوں کو اللہ کے سوار ب بنالیا۔

جب اس آیت پر پہنچ تو میں نے کہا اے اللہ کے رسول! ہم نے ان کور بنیس بنایا تھا، آپ نے فرمایا کیوں نہیں، کیا یہ بات نہیں تھی کہ تمہارے اوپر جو چیز حرام تھی اسے وہ حلال کردیتے تھے تو تم اسے حلال مانتے تھے اور جسے اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے حلال کیا تھا اسے وہ حرام کردیتے تھے تو تم اسے حرام مانتے تھے؟ میں نے کہا کہ آپٹھیک فرمارے ہیں، تو آپ نے

### ج<u>ریت مدیث</u> فرمایا یمی ان کی عبادت ہے۔

الله تعالیٰ کاارشاد ہے۔

وَكَمَاذِلِكَ مَا آرْسَالُمَا مِنُ قَلِلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّنُ نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتُرَفُوهَا إِنَّا وَكُو وَجَمَادُمَا ابَاءَ نَا عَلَى الْمَّةِ وَإِنَّا عَلَى الْهِهِمْ مُّقْتَدُونَ 0 فَلَ اَوَلَوْ جِنْتُكُمْ بِاَهُدَى مِمَّا وَجَدْتُهُ عَلَيْهِ (بَآنكُمُ - (الزخوف،٢٣،٢٣)

ترجمہ: اس طرح ہم نے آپ سے پہلے جس گاؤں میں بھی کوئی ڈرانے والا بھیجا تو وہاں کے مالداروں نے کہا ہم نے اپنے آباء کوایک طریقہ پر پایا ہے اور ہم انہیں کے آثار کی پیروی کر رہے ہیں۔ تو اس نے کہا کہ کیا اگر چہ میں تمہارے پاس اس سے زیادہ ہدایت کی چیز لایا ہوں جس پرتم نے اپنے آباء کو پایا ہو! (پھر بھی نہیں مانو گے)

ال طرح باپ دادا کی اقتداء نے ان کو ہدایت قبول کرنے سے روک دیا اور ان لوگوں نے جوابا کہا۔

إِنَّا بِمَآ أُرْسِلْتُمْ بِهِ كُفِوُونَ۞ (الزخرف٢٣٠)

ترجمہ: ہم سبان تمام چیزوں کے منکر ہیں جنہیں دے کرتم بھیجے گئے ہو۔

الله عزوجل نے كافرول برعيب لكاتے ہوئے اوران كى فدمت كرتے ہوئے فرمايا۔ مَاهْ فِهِ النَّمَ الْنِيْلُ الَّتِي ٱنْتُهُ لَهَا عَاكِفُونَ ٥ قَالُوا وَجَدْنَا آبَاءَ نَا لَهَا عَامِدِيْنَ ٥ - (الانبيآء :٥٣،٥٣)

ترجمہ: یہ کیا جمعے ہیں جن کے لیے تم اعتکاف کرتے ہو، انہوں نے کہا ہم نے اپنے باپ دادا کوایسے ہی کرتے پایا ہے۔

اس طرح آباءاوررؤساء کی تقلید کی مذمت قرآن میں بہت کافی ہے۔ علماء نے تقلید کو باطل کرنے میں انہی آبات سے استدلال کیا ہے۔ ان لوگوں کا (جن کا ذکر آبت میں ہے) کا فر ہونا ان آبات سے علماء کے استدلال کے راستہ میں مانع نہیں ہوا کیونکہ یہاں تشبید ایک کے افر ہونا ان آبات سے علماء کے استدلال کے راستہ میں مانع نہیں ہوا کیونکہ یہاں تشبید ایک کے کا فراوردوسرے کے مومن ہونے کے اعتبار سے نہیں آئی ، بلکہ تشبید دونوں تقلیدوں میں مقلد

المنت المنت المنتقب ا

کے پاس کسی جحت کے بغیر ( دونوں کے اتباع ہونے کے بارے میں ● دی گئی ہے ) جیسے ایک آ دمی نے تقلید کر کے کفر کیا دوسرے نے تقلید کر کے گناہ کیا اور تیسرے نے کسی مسئلہ میں تقلید کی تواس کی علت میں غلطی کر گیا۔ان میں سے ہرایک بلا دلیل تقلید کرنے کی وجہ سے قابل ملامت ہوگا،اس لیے کہاس میں سے ہرایک تقلید ہے اور ہرایک دوسرے کے مشابہ ہے، گناہ کے اندر اگر جهاختلاف هو۔

اس کے بعد امام اندلس علامہ ابن عبد البر اٹر اللہ نے سیدنا ابن مسعود وہا تھا سے روایت کی ہے وہ کہتے ہیں کہ''عالم ہو جاؤیا متعلم ہو جاؤ،لیکن اس کے درمیان ہرایک کی رائے کو ماننے والے نہ بنو' سیدنا ابن مسعود والٹیئے سے دوسری سند سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا، ہم جاہلیت کے زمانے میں ائے اس مخص کو کہتے تھے جے کھانے پر بلایا جاتا تودہ اپنے ساتھ غیر کوبھی لے جاتا اور آج تم میں انبعة و وقف ہے جواین وین پرلوگول کوسوار کرے 🎱 آپ کی مراومقلدے ہے۔

سیہ اابن عباس رہ النظر سے روایت ہے، انہوں نے کہا کہ 'عالم کی لغزشوں کی پیروی کرنے والوں کے لیے ویل ہو، کہا گیا آخر یہ کیے ہے، تو آپ اٹھٹانے فرمایا کہ عالم اپنی رائے سے کوئی بات کہتا ہے اس کے بعد اسے کوئی ایبا شخص مل جاتا ہے جورسول الله مُظَالِّيْمُ ( کی بات ) کواس سے زیادہ جانتا ہے اس لیے وہ اپنی بات کوچھوڑ دیتا ہے اور متبعین اسے کرتے جاتے ہیں۔اس کے بعد علامدابن عبدالبر وطلت فرمات بین - نبی مَنْ الله است به كدآب نے فرمایا، علا مكذر جا ئیں گےاس کے بعدلوگ جاہل لوگوں کوا مام بنالیس گے ،پیاُن سے بوچھیں گےتو وہ علم کے بغیر فتویٰ دیں گے، اس طرح وہ خود گراہ ہوں کے اور لوگوں کو بھی گراہ کریں گے۔ 🖲

اصل مین نبیں ہے مگر کلام اس کا مقتضی ہے (مترجم)
 این الا شیر کہتے ہیں کہ سیدنا ابن مسعود واٹوٹ نے اس مخص کومرادلیا ہے جودین میں ہر مخص کی تقلید کرتا ہے ، لینی ا بن و بن كو بلاكى جمت ووليل اور بلاكسى تدبر كغير كورين كتابع كرد بتاب "محقب كالفظ" الارداف على الحقيبه ساليا كياب (يعن سوار كااب يتحصير كلى بوئي تعلى برسوار كرنا)-

<sup>€ (</sup>بخارى ٣٤ فى العلم مسلم ٢١/ ٢٦٧٣ فى التوبه) اى كمثل بخارى اورسلم في سييا عبدالله بن عمروبين العاص والتنظيف روايت كيا ب، اس كَي تخر ين ميري كتاب "السروض السنضير" ميس تم ٥٣٩ كر تحت كى كل ب اس كالفاظ بهى آكة رب بي -

المنظم ا

علامہ! بن قیم مُیَافَیْ فرماتے ہیں کہ بیتمام چیزیں ہراس شخص کے لیے تقلید کی نفی اوراس کا ابطلال کرتی ہیں جوانہیں سجھتا اوران کی ہدایت سے فیض یاب ہوتا ہے۔ ائمہ امصار کا تقلید کے فساد کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں اوراس سے زیادہ میں چیش کرنے سے بے نیاز ہوں اس فساد کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں اوراس سے زیادہ فوی دینا جا تر نہیں ہے کیونکہ تقلید علم نہیں آور بغیر علم کے فتو کی دینا جا تر نہیں کہ کوئی اختلاف نہیں کہ تقلید اور بغیر علم کے فتو کی دینا حرام ہے، لوگوں کے درمیان اس سلسلہ میں کوئی اختلاف نہیں کہ تقلید علم نہیں ہوسکتا۔ چ

اس طرح علامہ سیوطی پڑتائی فرماتے ہیں کہ'' مقلد کو عالم نہیں کہا جاسکتا جیسا کہ ابوالحسن سندھی حنفی نے ابن ماجہ پراپنے پہلے حاشیہ میں نقل کیا ہے۔علامہ شوکانی ڈسلٹنے نے (ارشا دالھول ص ۲۳۱) میں اسے جزنا کہا ہے کہ'' تقلید جہل ہے،علم نہیں'' سیاس چیز کے عین موافق ہے جو کتب احناف میں آئی ہے کہ عہدہ قضاۃ پر جاہل کو فائز کرنا جائز نہیں ہے اور یہاں جاہل کی تفسیر علامہ ابن الحمام (حنفی صاحب صدایہ) نے مقلد کے معنی میں کی ہے۔

# تقليد سے ائمہ کی ممانعت

ائمہ مجتمدین کے اقوال بہت کثرت سے آئے میں جنہیں انہوں نے اپنی یا دوسروں کی تقلید سے ختی کے ساتھ روکا ہے۔

اسسامام ابوحنیفہ رشانے فرماتے ہیں''کسی بھی شخص کے لیے ہمار بے قول سے استدلال کے سام ابوحنیفہ رشانے اور کہ ہم نے اسے کہاں سے لیا ہے۔ کرنا جائز نہیں جب تک وہ بیرنہ جانتا ہو کہ ہم نے اسے کہاں سے لیا ہے۔

ایک روایت میں امام بر طلنہ فرماتے ہیں کہ جو محص میری دلیل نہ جانتا ہواس پرمیرے کلام سے فتو کی دینا حرام ہے کیونکہ ہم انسان ہیں، آج ایک بات کہتے ہیں تو کل اس سے رجوع کر لیتے ہیں۔

<sup>• (</sup>اعلام الموقعين ٢٠ ٢٩٣ \_ ٢٩٨)

<sup>(</sup>اعلام اداه)

﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ﴿ 147 ﴾ ـ 147 ـ 147 ﴾ ـ 147 ـ 147 ﴾ ـ 147 ـ

ک۔۔۔۔۔امام مالک بشلند کا فرمان ہے کہ'' میں انسان ہوں ، بھی صواب کو پہنچتا ہوں بھی خطا کر جاتا ہوں بھی خطا کر جاتا ہوں ،اس لیے میری بات پر نظر ذالواوراس میں سے جو بھی کتاب وسنت کے موافق ہواسے چھوڑ دؤ''۔

اسسامام شافعی رشینہ کہتے ہیں کہ'' تمام مسلمانوں کا اس بات پراجماع ہے کہ جے رسول اللہ علی ہے کہ فیصل سنت کوچھوڑ دین کے وکی سنت معلوم ہوگئی تواس کے لیے جائز نہیں کہ وہ کسی حقول کی وجہ سے سنت کوچھوڑ دین'۔ اور فرمایا کہ''اگر محدثین کے یہاں کوئی حدیث صحیح سند سے ثابت ہواور میری بات سے نخالف ہوتو میں اپنی بات سے زندگی میں اور موت کے بعدر جوع کر رہا ہوں'' نیز آپ برشانے نے فرمایا کہ' جو کچھ بھی میں نے کہا ہے اگر نبی علی ہے طور پر میر نے قول کے خلاف ثابت ہوتو حدیث نبی اولی اور بہتر ہے میری تقلید مت کرو''۔

ام احمد المطالحة فرماتے ہیں۔ "تم لوگ میری تقلید کرو، نه مالک کی، نه شافعی، نه اوزاعی کی اور نه نوری (مُنِینَهُ) کی، بلکه تم بھی اس جگہ سے لوجہاں سے انہوں نے لیا ہے۔ (صفة صلو ة النبی صبح ۲۳۷۲۳)

ائمہ کرام کے بارہ میں مشہورہے کہ انہوں نے کہاہے'' جب حدیث صحیح طور پر ثابت ہوتو وہی میرا فد جب ہے' اس کے علاوہ ان لوگوں سے بہت سے اقوال منقول ہیں۔اس کا ایک بہتر انتخاب میں نے اپنی کتاب"صفہ صلاہ النبی" کے مقدمہ میں ذکر کیا ہے اور یہاں جتنا ذکر کیا ہے اتناہی کافی ہے۔

# علم صرف الله تعالى اوررسول مَنْ اللَّهِ كَا قُول ہے

جب علماء کے یہاں تقلید کی بیرحالت ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ جو اہل علم دلائل کے ذریعہ حق کی جو اہل علم دلائل کے ذریعہ حق کو پہچاننے کی قدرت رکھتے ہیں ، ان کے لیے فقہ پر کلام کرنا صرف انہیں چیزوں کی بنیاد پر جائز ہے جو کتاب وسنت سے ثابت ہیں ، کیونکہ علم دراصل انہیں دونوں میں ہے ، اقوال میں نہیں ۔ رجال میں نہیں ۔

یمی وجہ ہے کہ امام شافعی رائے فرماتے ہیں کہ اہل علم کے لیے ضروری ہے کہ انہوں نے

جیت مایث جیت مایث کی دارد کام کیا ہے۔ جواگر خاموش رہتے ہے۔ جواگر خاموش رہتے ہے۔ جواگر خاموش رہتے ہے۔ جواگر خاموش رہتے ہے۔ تو جن بعض چیزوں پر انہوں نے کلام کیا ہے ان پر خاموش رہنا ان کے لیے ان شاءاللہ زیادہ بہتر اور سلامتی کے زیادہ قریب ہوتا۔ •

امام صاحب رطنظ دوسری جگه فرماتے ہیں کہ'' کسی بھی شخص کے لیے کسی حلال یا حرام چیز کے متعلق بچھ کہنا صرف اور صرف علم ہی کی بنیاد پر جائز ہے اور علم کی بنیادیا تو کتاب کی اطلاع ہے یا سنت کی یا اجماع یا قیاس کی''۔ ●

ایک اور جگہ فرماتے ہیں کہ''اگر کسی نے بلا کسی حتمی اطلاع اور قیاس کے کوئی بات کہی ، تو وہ اس شخص کی بہ نسبت گناہ کے زیادہ قریب ہوگا جس نے کوئی بات کہی اور وہ عالم نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ مُن اللہ علیہ کے بعد کسی کے لیے بھی بلا ماسبق علم کو بنیا دینا نے بچھ کہنا جا تر نہیں کیا اور اب علم ، کتاب وسنت اور اجماع وآٹار اور وہ چیزیں ہیں جنہیں ان چیزوں پر قیاس کر کے معلوم کیا جائے''۔ 3

مسلمانوں میں سے عوام تو در کنارخواص پر جوسب سے بڑی مصیبت نازل ہوئی ہے، وہ
یہ کہ آج اور آج سے پہلے کی صدیوں سے اکثر لوگ اس تہہ بہتہ جہائت میں سے حالانکہ تقلید
بری چیز ہے، وہ علم نہیں ہے، علم صرف اللہ تعالیٰ کا اور رسول اللہ کا قول ہے، جس کے بارے میں
معلومات کتاب وسنت کے نصوص، صحابہ کے آثار اور ائمہ کے اقوال سے حاصل ہوتی ہے اور
یہی وجہ ہے کہ ان میں سے کسی بھی شخص کے حاشیہ خیال میں سے بات نہیں آتی تھی کہ جس علم کی
تعریف کتاب وسنت میں گئی ہے وہ انہیں کے اندر وار دعقا کہ واحکام کاعلم ہے۔ اور کتاب و
سنت میں جن علاء کی تعریف کی گئی ہے وہ کتاب وسنت کے جانے والے ہیں، ائمہ کے اقوال
اور ان کے اجتہادات کو جانے والے نہیں ، تو یہی وجہ ہے کہ آپ اسے انہیں اقوال واجتہا وات
میں جیران یا کیں گئی جا والے نہیں ، تو یہی وجہ ہے کہ آپ اسے انہیں اقوال واجتہا وات

 <sup>(&</sup>quot;الرسالة" ص ٤١ رقم ١٣١ ـ ١٣٢)

<sup>€(</sup>ص ۱۵۱۸ ۱٤٦٧)

<sup>🖸 (</sup>ص ۱۲۰/۳۹)

جمیت مدیث کی اطاد کے باغ میں طرح جب وہ علامات قیامت کی اطاد یث پڑھتا ہے، تو ان ائمہ میں سے کسی ایک کے باغ میں چکر لگا تار ہتا ہے، مثلاً

"يُرْفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ وَيَظْهَرُ فِيْهَا الْجَهْلُ"

قرب قیامت میں علم اٹھ جائے گااور جہالت عام ہوجائے گ۔

تو وہ سمجھتا ہے کہ مقلد کاعلم بھی اس میں داخل ہے جو کہ دراصل جہالت ہے، کیونکہ مقلد کے پاس علم ہوتا ہی نہیں جیسا کہ ائمہ سے نقل ہو چکا ہے۔

نی سُکالیکم کا فرمان ہے:

'ُإِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ إِنْتِزَاعًا يَنْتَزَعُهُ مِنَ النَّاسِ وَلٰكِنْ يَّقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلَمَآءِ ''

الله تعالَى علم كولوگوں ہے چھين كرنہيں اٹھائے گا بلكه اس طرح اٹھائے گا كہ علماء كو اٹھالے گا۔

اس طرح كے فرامين مقلد جب سنتا ہے تواس كومطلقاً اس بات كى خبرنہيں ہوتى كريہ لوگ صرف كتاب الله اورسنت رسول الله كے جانئے والے جيں، بلكہ جم نے كتوں كو بار ہاسا ہے كہ وہ اس حديث كوكسى شخ كے تقليد كى مناسبت ہے ذكر كرتے جيں ۔ حديث كے بقايا الفاظ يہ جيں: حديث كوتساً جُهّا لاً فَسُنِلُوْا فَافْتُوا حَدِيثَ عِلْمَ وَلَفْظُ الْبُحَارِيّ: بِرَأْيِهِمُ، فَضَلَّوْا وَاضَلَّوْا۔ 

بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَلَفْظُ الْبُحَارِيّ: بِرَأْيِهِمُ، فَضَلَّوْا وَاضَلَّوْا۔

یہاں تک کہ جب کوئی عالم نہیں بیجے گا تو لوگ بچھ جاہلوں کوامام بنالیں گے، پھران سے پوچھیں گے تو وہ بلاعلم کے فتو کی دیں گے (بخاری کے الفاظ ہیں اپنی رائے سے فتو کی دیں گے )اس طرح وہ خود بھی گمراہ ہوں گے اورلوگوں کو بھی گمراہ کریں گے۔

<sup>• (</sup>بخاری ۸۱٬۸۰ مسلم ۸/۲۲۷۱)

<sup>🛭 (</sup>بخاری ۳۶ فی العلم مسلم ۱۳/۲۲۷۳)

<sup>🛭 (</sup>متفق عليه مصدر سابق)

اس طرح وہ حدیث کے اس بقیہ حصہ کے مجھنے میں بھی غلطی کرتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ اس سے مراد وہ عوام ہیں جو تقلیدی فقہ کونہیں سمجھتے اور جنہیں نداہب کی معرفت حاصل نہیں ہے، حالا نکہ حقیقت بیہ کہ اس صفت میں وہ مقلدین داخل ہوتے ہیں جنہوں نے اسمہ کے اجتہادات کی معرفت حاصل کر کے اور بغیر کسی بصیرت کے ان اجتہا دات میں ان کی تقلید كر كے علم برقاعت كرليا ہے، جبيها كه اس سے پہلے علامه ابن عبد البرائدلسي بطائف كے كلام ميں اس چنز کی طرف اشارہ گذر چکا ہے۔

ہماری بات کی تائید علماء کے اس استدلال ہے بھی ہوتی ہے، جسے انہوں نے اس حدیث ہے اس چیزیر کیا ہے کہ مجتمد ہے زمانہ خالی ہوسکتا ہے۔اس پوری تفصیل کے ساتھ جو فتح الباري (۲۳۲/۱۳) میں ندکور ہے لوگوں نے اس سے اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے کہ اس حدیث میں علماء ہے مراد مجتهدین ہیں اور رؤوس جہال سے مقلدین ۔

اس ته بته جہالت کامخفی سبب دراصل حقیقت علم سے ان کی جہالت ہے اور اس عالم کونه بیجانا ہے جس کی طرف آیات اور احادیث لوقتی ہیں۔ جب بھی بھی ان میں اس کا ذکر ہوتا ہے، مثلًا الله تعالى فرما تا ہے۔

هَلْ يَسْتَوى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ \_ (الزمر ٩)

ترجمه: كياجو جانتة مين اور جونبين جانتة برابر موسكتة مين؟

ارشاد بارى تعالى ہے:

يَرْفَع اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجْتٍ - (المجادله ١١) ترجمہ اللہ تعالیٰتم میں ہےمومنوں کو اور ان کو جوعلم دیئے گئے ہیں باعتبار درجات کے بلند کرتا ہے۔

الله کے رسول مُؤَلِّيْكُم كا فرمان ہے:۔

فَصْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَصْلِيْ عَلْمِ اَذْنَاكُمْ- 🌣

عابد کے ادبر عالم کی فضیلت ایسے بی ہے جیسے تم میں سے معمولی آ دمی پرمیری فضیلت۔

 الترمادی ۲۲۸ ) اس کی سند صحیح ہے جیسا کہم نے است فریخ جم مشاؤة۔ میں صدیث نمبر ۲۱۳ کے تحت بیان کردیاہے۔



إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ إِنْ قَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ آوُ عِلْمٍ يُنْتَفَعُ بِهِ اَوْوَلَدٍ صَالِحِ يَدْعُوْ الدَّ

ترجمہ: جب آئمی مرجاتا ہے تو اس کاعمل تین چیزوں کےعلاوہ ہر چیز سے کٹ جاتا ہے (وہ تینوں یہ بین) صدقہ جارہیہ، یا ایساعلم جس سے فائدہ اٹھایا جائے یا ایسی صالح اولا دجواس کے لیے دعا کر ہے۔

رسول الله مَثَاثِيمُ فرمات مِن :\_

لَيْسَ مِنْ أُمَّيِّى مَنْ لَمْ يَجَلُ كَبِيْرَنَا وَيَوْحَمْ صَغِيْرَنَا وَيَعْرِفُ لِعَالِمِنَا حَقَّهُ ﴿ لَكُنِسَ مِنْ أَمْ يَجُلُ كَبِيرَنَا وَيَوْحَمْ صَغِيْرَنَا وَيَعْرِفُ لِعَالِمِنَا حَقَّهُ ﴿ تَرْجَمَهُ: وَهِ بَمَ مِنْ سَنَهِينَ مِنْ مَهُ مِنْ مَنْ لَا عَالَمَ عَلَى عَلَى مَنْ لَا عَمْ مَنْ لَكُونَ مَنْ لَكُونَ مَنْ لَكُونَا وَمَنْ لَا عَلَى مَنْ لَلَّهُ مَنْ لَكُونَا وَمَنْ لَا عَلَى مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَكُونَا وَمَنْ لِلْمُ عَلَى مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَكُونَا لِمَا عَلَى عَلَى مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَكُونَا وَمَنْ لِكُونَا مِنْ مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَلْمُ عَلَى مَنْ لَكُونَا مِنْ مَنْ لَكُونَا مِنْ مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَا مِنْ مُنْ لِمُ مُنْ لَمْ مَنْ مُنْ لَكُونَا مِنْ مَا مَنْ مُنْ لَلْمُ عَلَى مُنْ لَلْمُ عَلَى مَا مَنْ مُنْ لَلْمُ عَلَى مُنْ لَكُونَا مِنْ مُنْ لَلْمُ عَلَى مُنْ لَكُونَا مِنْ مِنْ مَنْ مُنْ لَكُونَا مِنْ مُنْ مُنْ لَكُونَا مِنْ مُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَكُونَا مِنْ مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لَا مُنْ مُنْ لِمُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِلْمُ عَلَى مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَا مُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِلْمُ لَا مُنْ لَا مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِنْ مُنْ لِلْمُ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَلْمُ مُنْ لَا مُنْ مُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لِمُ مُنْ لِمُ مُنْ مُنْ لِمُ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَلْمُ مُنْ لِمُنْ لَلْمُ مُنْ مُنْ مُنْ لَمُ مُنْ لِمُنْ لَمُنْ مُنْ مُنْ لَكُونَا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ لَلْمُ مُنْ مُنْ لَلْمُ مُنْ مُنْ مُنْ لَمُ مُنْ مُنْ لَلْمُ مُنْ مُنْ لِمُنْ مُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَلْمُ مُنْ لَلْمُ مُنْ مُنْ لِمُنْ لَمُنْ مُنْ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لَمُنْ لَمُ مُنْ لَلْمُ مُنْ مُنْ لَلْمُ مُنْ لِمُنْ لِمُنْ لِمُ

ان کے علاوہ علم اور علاء کی فضیلت کی بہت ہی آیات اور احادیث ہیں حافظ ابن عبدالبر میشنی نے اپنی کتاب " جامع بیان العلم" کے اندراس حقیقت کو بیان کرنے کے لیے ایک خاص باب با ندھا ہے، وہ فرماتے ہیں کہ '' علم کے اصول اور ان کی حقیقت کی معرفت کا باب اور اس کا باب کہ کس چیز پرفقہ اور علم کا نام مطلقاً بولا جا تا ہے' (۲۳/۲) علام فلانی نے بحل ابنی کتاب (ایفاظ همه اولی الابصار ص ۲۳-۲۲) میں انہی کی پیروی کی ہے۔ اس کے بعدان دونوں بزرگوں نے بعض وہ احادیث اور آیات ذکر کی ہیں جن کے لیے باب با ندھا ہے۔ علامہ فلانی نے اس کو اپنے اس قول پرختم کیا ہے' میں کہتا ہوں کہ بیا حادیث و آثار اس چیز کی تصریح کرتی ہیں کہم کا اطلاق، کتاب الله سنت رسول اللہ اور اجماع یا ان چیز وں پر ہوتا ہے جونص کی عدم موجودگی میں انہی اصولوں پر قیاس کی گئی ہوں، بیان لوگوں کے زدیک جو قیاس کو جا نر شبحصے ہیں ان چیز وں پر علم کا اطلاق نہیں ہوتا جے اہل تقلید اور ارباب عصبیت کہہ قیاس کو جا نر شبحصے ہیں ان چیز وں پر علم کا اطلاق نہیں ہوتا جے اہل تقلید اور ارباب عصبیت کہہ قیاس کو خا نر شبحصے ہیں ان چیز وں پر علم کا اطلاق نہیں ہوتا جے اہل تقلید اور ارباب عصبیت کہہ قیاس کو خا نر شبح سے ہیں ان چیز وں پر علم کا اطلاق نہیں میں موتا جے اہل تقلید اور ارباب عصبیت کہہ قیاس کو جا نر شبح سے ہیں ان چیز وں پر علم کا اطلاق نہیں کتب کی شکل میں مدون ہیں، گ

<sup>• (</sup>مسلم ١٦٣١/١٣١٦) • (حاكم منداحد٥/٣٢٣ رغيب ١١٣١١ مجع ١/١٢٢ ١٣٨ مندرك ١٢٢١ طبراني ١٩٦/٨)



ان میں سے کچھ چیزیں احادیث نبوی کی نصوص کے مخالف ہی کیوں نہ ہول'۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ تقلید بری چیز ہے کیونکہ وہ علم نہیں جہالت ہے اور علم حقیقی تو صرف کتاب وسنت اور انہیں دونوں کے سمجھنے کا ہے۔

دلیل جانے سے عاجز شخص کے لیے تقلید کا جواز

کوئی کہنے والا کہ سکتا ہے کہ ہر شخص اس طرح کا عالم تو نہیں ہوسکتا؟ (جس کی نشان دہی آپ نے کی ہے) تو ہم کہیں گے کہ ہاں بات ایسے ہی ہے، کیکن اس سلسلہ میں نزاع کون کرےگا۔

الله تعالی خود فرما تا ہے۔

فَسْنَلُوا آهُلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ٥ (التل ٣٣٠)

ا گرتم لوگ علم نہیں رکھتے تو علم دالوں سے پو جھالو۔

نيزالله تعالى فرما تاہے۔

فَاسْنَلْ بِهِ خَبِيرًا ٥ (الفرقان-٩٩)

اس کے بارے میں باخرا دی سے بوچھاو۔

رسول الله مَالِيَّةُ نِي بغيرِ علم كِفتوى دين والله والكوكون كے بارے ميں فرمايا:

"الاسالوا حين جهلوا فانما شفاء العي السوال" (ابوداود ٣٣٦)

ان لوگوں نے جب نہیں جانا تو پوچھا کیوں نہیں؟ عاجزی کی شفاسوال میں تھی۔

ان دلائل کے باو جود، بحث، استطاعت رکھنے والوں اور نہ رکھنے والوں کی تحدید کے سلسلہ میں تھی ہی نہیں، بلکہ سیاق کلام بتار ہا ہے کہ بیدان خواص کے بارے میں ہے جن کے متعلق اہل علم ہونے کا گمان ہے اور یہ خیال ہے کہ تمام مسائل کی یا کم از کم بعض مسائل کی ورف اللہ مسائل کی ایم از کم بعض مسائل کی ورف کے ساتھ معرفت ان کے بس میں ہے، حالانکہ فی الحقیقت وہ اقوال ند بہب کے عالم بیں، جو کہ کتاب وسنت سے نابلہ ہیں۔ پھر تو اعتراض وارد ہی نہیں ہوتا خصوصاً اس وقت جبکہ اس فصل کے شروع میں میں نے بید کر کر دیا ہے کہ ندکورہ اصولی نص سے جمیں دوا ہم چیز وں کا اس فصل کے شروع میں میں نے بید کر کر دیا ہے کہ ندکورہ اصولی نص سے جمیں دوا ہم چیز وں کا



ا ..... تقليد نفع بخش علم نبيس ب،اس كي اتني وضاحت بهو چكي كهان نشاء الله كافي بهوگي \_ 🕥 ..... تقلید عام اور جانل آ دمی کا کام ہے۔ اس طرح وہ عالم جو دلائل کی معرفت پر قدرت رکھتا ہوا س حکم سے خارج ہوجا تا ہے، بیتو ایساشخص ہے جس کا کام تقلید نہیں اجتہاد ہے اور سیالی چیز ہے کہ جس کی وضاحت ووسری چیز کی آشری کے ہوگی ،اس لیے میں کہتا ہوں کہ علامها بن عبدالبر دخلف نے اس عبارت کے بعد لکھا ہے جوابھی ان مے مخضراً نقل ہوئی ہے۔ " بیتمام چیزیں غیرعامیوں کے لیے ہیں ،عوام کے لیے تو کسی بھی مسکلہ کے درپیش ہونے پراپنے علاء کی تقلید ضروری ہے،اس لیے کہ وہ محلِ ججت کو سمجھتے ہی نہیں اور بات کو نہ سمجھنے کے نا طے اس کے علم تک ان کی پہنچ ہی نہیں ہوتی ہے اور اس لیے بھی کہ علم کے بہت سے درجات ہیں ،ان میں سے ادپر والے درجہ کوینچے والے درجہ کے حاصل کئے بغیر نہیں پایا جاسکتا اور یہی وہ چیز ہے جوعوام کے اور دلیل طلب کرنے کے در میان حائل ہے۔ واللہ اعلم۔ علاء کااس سلسلہ میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ عوام پر علماء کی تقلید ضروری ہے۔

الله تعالى كے قول:

"فَسْنَلُوْآ اَهُلَ اللِّدِكُرِ إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ٥ (الْحَل ٣٣٠) اگرتم نہیں جانتے توعلم والوں سے یو جھالو، سے یہی لوگ مراد ہیں۔

اں بات پرتمام لوگوں کا اجماع ہے کہ نابینا کو جب قبلہ کے بارے میں دشواری ہوتو اسے معلوم کرنے کے لیے کسی الیے شخص کی تقلید منروری ہے جس پر اعتاد ہو۔ ای طرح وہ شخص بھی ہوگا جواپنا دین اختیار کرنے کے سلسلہ میں علم اور بصیرت نہیں رکھتا اس کے لیے عالم دین کی تقلید ضروری ہے۔اس طرح علاء کا اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں کے عوام کے لیے فتوی دینا جائز نہیں ہے،اس کی وجدان چیزوں سے ناوا قفیت ہے جن سے سی چیز کا حلال کرنااور کسی چیز کاحرام کرنا جائز ہوتا ہےاور جن ہے علم کے متعلق کچھ کہنا جائز ہوتا ہے'۔

کیکن میرا خیال ہے کہ عام آ دمی کے بارے میں مطلق بات کہنا اور یہ کہنا کہ اس کے لیے

علام 154 من المنظم ا

تقلید ضروری ہے اس میں کچھ بات ضرور ہے، کیونکہ جب آپ کہتے ہیں کہ تقلید رہے کہ غیر کی بات پر بغیر دلیل کے بات ضرور ہے، کیونکہ جب آپ کہتے ہیں کو تقلید رہے کہ غیر کی بات پر بغیر دلیل کے الیے دلیل کو جان لیمنا آسان ہوتا ہے کیونکہ جونص اس کے پاس پینی ہوتی ہے اس میں دلیل بالکل واضح ہوتی ہے۔ کون کہتا ہے کہ دسول اللہ مُنافیظ کے اس جیسے فرمان:

"التيمم ضربة واحدة للوجه والكفين" •

چہرہ اور دونوں ہتھیلیوں کے تیم کے لیے ہاتھ کوزمین پرایک مرتبہ مارنا ہے۔

میں اس کے لیے واضح دیل نہیں ہے، بلکہ جوذ ہانت میں کم درجہ کے ہیں ان کے لیے واضح نہیں ہے؟ ای وجہ سے یہ کہنا بہتر ہے کہ جوخص دلیل کی معرفت سے عاجز ہواس کے لیے تقلید واجب ہے اللہ تعالیٰ کسی کواس کی وسعت سے زیادہ کی تکلیف نہیں دیتا۔ اس کی تائید علامہ ابن قیم میکنات کی اس بات سے ہوتی ہے، جواسی عنوان کے آخر میں آرہی ہے۔ چنا نچہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ عالم خود بھی بھی بعض مسائل میں تقلید کرنے پر مجبور ہوجا تا ہے جب اس کوان مسائل میں اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ سے کوئی نص نہیں مل پاتی اور وہ اپنے سے زیادہ جانے والے کے قول کے سوا اور بچھ نہیں پاتا ہے تو اس کی تقلید پر مجبور ہوجا تا ہے، جیسا کہ امام شافعی میکنات نے بعض مسائل میں کیا ہے۔

ای وجہ سے ابن القیم رشان فرماتے ہیں کہ بیابل علم کا کام ہے اور بیضروری ہے کیونکہ تقلید صرف مجبور شخص کے لیے جائز ہے اور اگر کوئی شخص قدرت کے باوجود کتاب وسنت اقوال صحاب اور دلیل کے ذریعے تقی معرفت سے، تقلید کی طرف منہ موڑ لیتا ہے، تو وہ اس شخص کی طرح ہے جو نہ بوح (حلال ذبیعہ) پرقدرت رکھنے کے باوجود مردار کی طرف بلٹتا ہے، کیونکہ اصل ہے ہے کہ غیر کے قول کو بلادلیل نہ قبول کیا جائے ، لیکن مقلدین نے وقت کی ضرورت کی چیز کواس ماہ بنالیا۔ ●

<sup>🛈 (</sup>بخاری ۳۳۹ ۳۴۲)

<sup>🛭 (</sup>اعلام الموقعين: ٣٤٤/٢)

## اہل مذاہب کی اجتہاد سے جنگ اور ہر مخص پر تقلید کا ایجاب

یہ بات تو واضح ہو چکی ،اب اس چیز پر بحث کرنا باقی ہے جس کا ہم نے اس سے پہلے وعدہ کیا تھا، بعنی ائمہ کے اقوال کی اتباع کرنے والوں کے حالات پر نظر ڈ النا اور اس پر نظر ڈ النا کہ آئمہ کے اقوال کی اتباع ان کے لیے کہاں تک صحیح ہے۔ اس لیے میں کہتا ہوں کہ ایک عرصہ ہے جمہور مشائخ مقلدین کا موقف نہایت عجیب وغریب رہاہے، وہ یہ کہجس وقت وہ بیدعویٰ کرتے ہیں کہ وہ احکام کے سجھنے میں کتاب وسنت کی طرف مراجعت کرنے کے اہل نہیں اور پیر کہ ان کے لیے ائمہ کی تقلید ضروری ہے ، تو آپ ایسے حالات میں انہیں دیکھیں گے کہ وہ جہالت کی طرف منسوب کئے جانے کو گوارانہیں کرتے ، حالا تکہان کے علماء کے اقوال کا تقاضا یہی ہے، بلکہ ہم تو دیکھتے ہیں کہ وہ بہت ہے اصولوں میں اینے ائمہ کی تقلید سے خارج ہو گئے ہیں اور انہوں نے اپنی طرف سے قواعد بنائے ہیں، جبکہ انہیں تقلید کا دعوے دار ہوتے ہوئے ایسا کرنا مناسب نہیں تھااورخصوصاًا یسے وقت جبکہ بیقواعد ،نصوص کتاب وسنت کےخلاف ہیں۔ دراصل انہوں نے بیقواعداس لیے وضع کئے ہیں تا کہ وہ فروع میں ائمہ کی تقلید کواپنے اوپر لا زم کرسکیں اوراس سے پہلے ذکر کئے گئے ان کے احکامات کی خلاف ورزی کرسکیں ،ان لوگوں کا دعویٰ ہے کہ مجہد مطلق نہیں پایا جاتا 🍑 اوران کے یہاں مشہور ہے کہ اجتہاد کا دروازہ چوتھی صدی ہجری کے بعد بندہو گیا۔ابن عابدین نے اینے حاشیہ (ارا۵۵) میں ای طرح کی بات کھی ہے۔ اسی بنیاد پران لوگوں نےمسلمانوں کو کتاب دسنت کے سیجھنے سے روک دیا اور ائمہ اربعہ میں سے کسی ایک کی تقلیدان برضروری قراردے دی جبیبا کہ صاحب "الہوھرہ" نے کہاہےان میں سے ایک بڑے عالم کی تقلید واجب ہے۔لوگوں نے اسی طرح واضح الفاظ میں بیان کیا ہے۔ان او گوں کا دعویٰ ہے کہ علم حدیث اور علم فقہ میں پختگی آ چکی اور وہ سوکھ کیے 🗨 انہوں نے ابوالحن کرخی کے اس قول'' ہروہ آیت جواس طریقہ کے خلاف ہوجس پر ہمارے اصحاب ہیں وہ یا مُسنَّول ہے یامنسوخ اور ہروہ صدیث جوالی ہووہ یا تومُسنَوں ہے یامنسوخ 🗣 ہے

<sup>€ 9</sup> الدرالمختار ١ / ٥٤ حاشيه

### ا پنے ائمہ کے لیے تعصب کرنے میں مقلدوں کا ائمہ کی مخالفت کرنا اور ان کی تقلید کوفرض کرنا

ائمہ کی وصیتوں کے خلاف اس طرح کے نئے نئے تواعد بنا کر ان لوگوں نے اپنے اور تمام طالب علموں کے دلوں میں تقلید کورائخ کردیا ہے اور اسی چیز کے ذریعہ انہوں نے ان لوگوں کو کتاب وسنت کے بیجھنے سے روک رکھا ہے، چنانچہ ان کے نزدیک ''فقہ' علماء کے ان اقوال کو سیجھنے کا نام ہوگیا ہے جو ان کی کتب میں درج ہیں، اور اسی پر بس نہیں بلکہ انہوں نے مذہب تعصب کی طرف بھی دعوت دی جیسا کہ بعض لوگوں کا قول ہے۔ کہ ''اگر ہم سے ہمارے نہیں اور ہمار سے خالف کے مذہب کے بارے میں پوچھا جائے تو ہم لاز ما کہیں گے کہ ہمارا مذہب درست ہے جس میں غلطی کا اختال ہے، کیکن ہمار سے خالف کا خرجب غلط ہے جس میں درشگی کا اختال ہے، لیکن ہمار سے خالف کا خرجب غلط ہے جس میں ہو چھا جائے تو ہم لاز ما کہیں گے کہ ہمارا درشگی کا اختال ہے اور اگر ہمار سے اعتقاد اور ہمار سے خالف کے اعتقاد کے بارے میں ہم سے نوچھا جائے تو ہم لاز ما کہیں گے کہ حق وہ ہے جس پر ہم ہیں اور باطل وہ ہے جس پر ہمارا

یہ اوران جیسے اقوال جنہیں ہم نے ذکر نہیں کیا ،ائمہ متبوعین میں سے کسی نے بھی نہیں کہا ہے، وہ تو اللہ تعالیٰ کوخوب جانے والے اور اس سے بہت زیادہ ڈرنے والے تھے، وہ کب اس طرح پر منہ کھولتے ؟ کیونکہ بید دووجو ہات سے ظاہرالبطلان ہے۔

 <sup>◘</sup> تاريخ التشريع الاسلامي للعلامه الخضرى بم ٣٣٢\_

جمیت مدیث یه کتاب دسنت کے اکثر نصوص کے مخالف ہے جن میں اس بات کا حکم ہے کہ انسان علم کے بغیر پچھ نہ کے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فر مان ہے:

وَلَا تَقُفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ (الاسرى-٣٦)

جس چیز کے بارے میں تمہیں علم نہیں ہے اس پرتم مت تھبرو۔

ا سسیہ بات تو آپ جان ہی چکے ہیں کہ حقیقی علم وہ ہے جو قر آن وسنت میں آیا ہے، پھر بھلا قر آن وسنت میں کوئی ایسی پھر بھلا قر آن وسنت میں کوئی ایسی چیز کہاں ہے جو ان لوگوں کی ذکر کر وہ چیز پر دلالت کرتی ہو۔

سسیدلوگ تقلید کرنے کا دعویٰ کرتے ہیں ، اور ان کی کتب کی بیمشہور ومعروف بات ہے کہ مقلد کی جمت اس کے ائمہ کے کلام ہے کہ مقلد کی جمت اس کے ائمہ کے کلام سے کہاں ماتا ہے؟ ائمہ کی ذات تو اس سے دور ہے۔

مقلدین میں اختلاف کی کثرت اور اہل الحدیث میں اس کی قلت

جے یہ بات معلوم ہوگئ، ان سے طول طویل صدیوں تک، طوائف مقلدین کے قابل مدمت تفرق و تشتت پر باقی رہنے کا سب معلوم ہوگیا، حدتو یہ ہے کہ ان میں سے اکثر نے مخالف مذہب کے پیچھے نماز کے باطل یا مکروہ ہونے کا فتو کی بھی دے دیا تھا اور ای پر بس نہیں بلکہ بعض مقلدین نے تو حفی مرد کو شافعیہ عورت سے شادی کرنے سے روک دیا۔ پچھ دومروس نے اجازت دی لیکن اس کے برعکس (مینی شافعی مرداور حنفیہ عورت کی شادی) کی اجازت، بیعلت بیان کرتے ہوئے نہیں وی کہ ''عورت کو اہل کتاب کے درجہ میں اتارلیا گیاہے''۔

ایمالگتاہے کہ اللہ تعالی نے انہیں یہ کہ کر خطاب ہی نہیں کیا ہے۔

وَ لَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ تَفَرَّقُوا وَ اخْتَلَفُوا مِنْ بَعُدِ مَا جَآءَ هُمُّ الْبَيْنَ ـُـــُوا وَ اخْتَلَفُوا مِنْ ابَعُدِ مَا جَآءَ هُمُّ الْبَيْنَ ـُــــُ(العمد ان ١٠٥٠)

ترجمہ: ان لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جو واضح دلائل آ جانے کے بعد الگ الگ ہوگئے اوراختلاف کر بیٹھے۔ ہو گئے اوراختلاف کر بیٹھے۔ اللّٰہ تعالیٰ فرما تا ہے۔

# جَيِت عيث ﴿ 158 ﴾ فَتَسَفَّطُ عُوْ آ ٱمُسرَهُمُ مُ بَيْسَنَهُمُ زُبُسرًا كُلُّ حِزْبِ إِسمَا لَدَيْهِمُ فَرَسُوا كُلُّ حِزْبِ إِسمَا لَدَيْهِمُ فَرَسُوا كُلُّ حِزْبِ إِسمَا لَدَيْهِمُ فَوَدُنَ - (المومنون ۵۳۰)

ترجمہ: پس انہوں نے باہم اپنے امر کو مختلف کتب کے اندرا لگ الگ کرلیا، اب ہر ایک فریق کے پاس جو کچھ ہے وہ اس پرخوش ہے۔

علامہ ابن القیم رشائلہ فرماتے ہیں کہ'' ذُبر'' کتب کو کہتے ہیں ، یعنی ہر فرقہ نے پچھ کتب تصنیف کررکھی ہیں، جن کوانہوں نے تھام لیا، آئیس پڑمل کررکھااور آئیس کی طرف لوگوں کودعوت بھی دیتے ہیں لیکن ہرائیک نے دوسرے کی کتب چھوڑ رکھی ہیں جیسا کہ یہ ہرا کیک کی طرف سے برابر سرابر چیش آرہا ہے''۔ ہیں کہتا ہوں کہ ثابد یہ کتب وہی ہیں جن کی طرف سیدنا عبداللہ بن عمر رفائٹونے غروبن قیس سکونی کے واسط سے آئی ہوئی روایت میں اشارہ کیا ہے۔ (۳۱۴)

آپ فرماتے ہیں کہ' میں معاویہ کے پاس جانے والے ایک وفد میں اپنے والد کے ساتھ نکلاتو ایک آدمی کولوگوں سے یہ بیان کرتے ہوئے سنا'' کہ قیامت کی علامات میں سے یہ ہے کہ بروں کو اونچا اٹھایا جائے اور نیکوں کو پنچ گرایا جائے کہ فعل وعمل کو بند کر دیا جائے اور قول کو فعال میں اور کوئی ان میں ایسا نہ قول کو فعا ہر کیا جائے اور قوم کے اندر''مثنا ہ'' ( کتب ) پڑھی جا کیں اور کوئی ان میں ایسا نہ ہوجو انہیں بدل دے یا ان پرنگیر کرے، پوچھا گیا؟' منساہ" کیا چیز ہے؟ کہا گیا کہ کتاب اللہ کے علاوہ جو اور چیزیں لکھ دی گئیں ہیں۔ چ

ایبالگتاہے کہ ای بنیاد پرامام بھلٹ کتاب دسنت کی خالص اتباع کے حریص ہونے کے ناطے ایسی کتب رکھنا ناپیند کرتے تھے جو تفریع اور آراء پر شتمل ہوتی تھیں، کیونکہ انہیں ڈرتھا کہ لوگ ان کتب کو کتاب دسنت پر ترجیح دے لیں گے، جس طرح کہ مقلدین نے کمل طور پر کیا ہے کہ وہ

یعنی اوگ برول کے درجہ کو بلند کرتے اور نیکول کے درجہ کو پست کرتے ہیں جیسا کہ آج یہ چیز مشاہدہ میں ہے۔

اس کی تخریج حاکم نے کی ہے (۵۵۵\_۵۵۳) اور تیج الاسناد کہا ہے، علامہ ذہبی نے اس کی موافقت کی ہے، روایت تو موتوف ہے لیکن پھر بھی اے مرفوع ہونے کا تھم حاصل ہے، کیونکہ یہ ایسے غیبی امور سے متعلق ہے جو صرف عقل ہے ہیں کہی جا سکتی خصوصاً جبکہ بعض رواۃ نے مرفوعاً ذکر کیا ہوا وراس روایت کو بھی صبح قرار دیا ہے۔

اختلاف کے وقت اپنے ند بہب کو کتاب وسنت پر ترجے دیے اور مذہب کو کتاب وسنت کا معیار طبہ انتخاب کے وقت اپنے ند بہب کو کتاب وسنت کا معیار طبہ انتخاب کے وقت اپنے ند بہب کو کتاب وسنت کی اجاع واجب تھی طبہ انتے ہیں ، جیسا کہ قرآن وسنت کے گذشتہ دلائل اس کا تقاضا کرتے ہیں اور انہی کے آئمہ کے اقوال سے جیسا کہ قرآن وسنت کے گذشتہ دلائل اس کا تقاضا کرتے ہیں اور انہی کے آئمہ کے اقوال سے ان پراس چیز کا وجوب ثابت ہو چکا ہے، نیز ان کے اقوال سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ جس کے باس بھی کتاب وسنت ہوائل کے ساتھ تمام دوسرے ندا ہب کومنظم کر دینا جا ہے، لیکن خت افسوں کی بات ہے کہ لوگ آپنی میں اختلاف اور نزاع ہی کرتے رہے ہیں، اس وجہ سے علامہ ان القیم میر گائے کے اس قول ان القیم میر گائے کے اس قول ان القیم میر گائے کہ نہیں میر کی سنت کو جوتم میں سے زندہ رہے گا وہ بہت زیادہ اختلاف دیکھے گا، اس لیے تمہیں میر کی سنت کو جوتم میں سے زندہ رہے گا وہ بہت زیادہ اختلاف دیکھے گا، اس لیے تمہیں میر کی سنت کو

کوذ کرکرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ

لازم پکڑنا۔

" میاختلاف کرنے والوں کی ندمت اوران کے راستہ پر چلنے سے تحذیر ہے۔ اختلافات

کی کثرت اوراس کے اس قدروس بیانے پر ہونے کا سبب تقلید اورا سے مقلدین ہیں جنہوں
نے دین کے کلڑے کردیئے ، اہل اسلام کو گروہوں میں تقسیم کر دیا اور ہر فرقہ اپنے متبوع
کی حمایت کرتا اس کی طرف بلا تا اوراس کی مخالفت کرنے والوں کی ندمت کرتا ہے۔ یہ لوگ ان
لوگوں کے قول پر عمل کرنے کو جائز خیال ہی نہیں کرتے جیسے وہ ان سے الگ کوئی اورامت ہیں،
وہ ان کی تردید ہیں کافی زحمت اور مشقت بھی اٹھاتے ہیں اور کہتے" ان کی کتب ہماری کتب،
ان کے ائمہ ہمارے انکہ اور ان کا فد جب ہمارا فد جب' عالانکہ سب کا نبی ایک قرآن ایک اور

اس لیے تمام لوگوں پر لا زم ہے کہ سب کے سب ایک کلمہ کے تابع ہوجا کیں ، جوان سب کے درمیان برابر ہے کہ وہ رسول اللہ مُؤاثِنا کے علاوہ کسی اور کی اطاعت نہ کریں ، کسی اور کے اقوال کی طرح نصوص کی حیثیت نہ دیں۔ اور کوئی بھی اللہ تعالیٰ کو

جھوڑ کردوسر ہے کورب نہ بنائے۔ اب اگر وہ لوگ اس بات پر متفق ہوجا ئیں اور ہراس خفی کے جوڑ کردوسر ہے کورب نہ بنائے۔ اب اگر وہ لوگ اس بات پر متفق ہوجا ئیں اور ہراس خفی کے تابع ہوجا ئیں جواللہ تعالی اوراس کے رسول کی طرف بلار ہا ہواورا پنا مقد مہسنت اور آثار صحابہ کے سامنے پیش کریں تو اگر چہ اختلاف زبین سے معدوم نہ ہوگا، لیکن پھر بھی پچھ کم تو ہوجائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ سب سے کم اختلاف اہل الحدیث کے یہاں ہوتا ہے، ان سے اگر چہ اختلاف اوران سے زیادہ اتفاق والا کوئی گروہ نہیں ہے کیونکہ ان کی بنیادای اصول پر اگر چہ اختلاف اوران سے زیادہ اتفاق والا کوئی گروہ نہیں ہے کیونکہ ان کی بنیادای اصول پر ہے۔ جب بھی کوئی گروہ صدیث سے دور ہوگا تو اس کا باہمی اختلاف بہت زیادہ اور بہت شدید ہوگا، کیونکہ جوشض جن بات کورد کردے گا تو اس پر معاملہ مشتبا ور مستبس ہوجائے گا اور اس پر وجہ صواب اس طرح مخفی ہو جائے گی کہ وہ بیٹیں جان پائے گا کہ کہاں جائے۔ اللہ تعالی فرما تا

بَلُ كَذَّبُوْا بِالْحَقِّ لَمَّا جَآءَ هُمْ فَهُمْ فِي آمْرٍ مَّرِيْجٍ 0 (ق - ۵) ترجمہ: جب حق بات ان کے پاس آئی تو انہوں نے حجٹلا دیا اس لیے وہ ایک مشکوک چیز میں بڑے ہیں۔ (اعلام الوقعین ۳۳۳۳)

علامہ ابن القیم و اللہ عز بر فرماتے ہیں کہ ہم اس بات دعویٰ نہیں کرتے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی تمام مخلوقات کے اوپر سے چیز فرض کر دی ہے کہ وہ دین کے ہر چھوٹے بڑے مسئلہ میں سے حق بات کو دلیل سے جانیں، بلکہ ہم نگیران چیز دں پر کرتے ہیں جن پرائمہ نے اور ان سے پہلے کے گذر سے ہوئے لوگوں میں سے صحابہ و تابعین نے کی ہے اور اس کے علاوہ ان چیز وں پر نگیر کرتے ہیں کہ جو خیر القرون کے گذر نے کے بعد چوقی صدی ہجری (جس کی فدمت رسول کرتے ہیں کہ جو خیر القرون کے گذر نے کے بعد چوقی صدی ہجری (جس کی فدمت رسول اللہ سُلُونِیُم کی زبانی ہوئی ہے) میں اسلام کے اندراس طرح پیدا ہوئیں کہ ایک آ دی کو متعین کر لیا گیا، اس کے فاوئ کو شارع کی سے مصل کے درجہ میں رکھ دیا گیا، بلکہ اس کے فاوئ کو شارع کی سے صاب سے مقام کردیا گیا، اس کے قول کو رسول اللہ سُلُونِیُم کے بعد امت کے تمام علاء کے اقوال پر فوقیت دے دی گئی اور احکام کو کتاب اللہ، سنت رسول اللہ اور اقوال صحابہ شکائی ہے۔ کہ اختر ف اس کے قائی سے صاب کرنے کے بجائے صرف اس کی تقلید کو کافی سجھ لیا گیا ہے۔

المنظم ا

اس پرمسزادید که مقلد صرف و بی با تین کہتا ہے جو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں ہے،
حالانکہ یدایی شہادت پر مشمل ہے جے شاہد خود نہیں جانتا اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں بغیر علم
کے ایک بات کہتا ہے، اس کے علاوہ اس میں ان لوگوں کے متعلق پیزردینا ہے کہ وہ لوگ کتاب
وسنت میں درنتگی کونہیں پاسکے جنہوں نے اس کے امام کے خلاف رائے قائم کی ہے کہ وہ اس
امام سے زیادہ علم رکھنے والے رہے ہوں۔

اورمقلد کہتا ہے کہ میرے ہی امام در تگی پر ہیں یا کہتا ہے کہ دونوں کی ہاتیں کتاب وسنت سے درست ہیں، حالا نکہ دونوں کے اقوال باہم متعارض ہیں، اس طرح مقلد کتاب وسنت کے دلائل کو متعارض اور متناقض تغم راتا ہے اور بیٹا بت کرتا ہے کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول بیک وقت ایک چیز اور اس کی ضد کا تھم صادر کرتے ہیں، ایسے تحض کا دین آراء رجال کے تابع ہے اس کے چیز اور اس کی ضد کا تھم صادر کرتے ہیں، ایسے تحض کا دین آراء رجال کے تابع ہے اس کے لیفن الامر میں کوئی متعین تھم نہیں ہے، وہ یا تو اس طریق کو اپنا مسلک قرار دی یا اس کے لیفن الامر میں کوئی متعین تھم نہیں ہے، وہ یا تو اس طریق کو اپنا مسلک قرار دی یا اس کے خلاف کہنے والے کو غلط کہے ، اسے ان دونوں میں سے کوئی ایک ہی چیز کرنا ضروری ہے اور بیاس مقلد کے لیے تقلید کی برگت ہے۔

جب یہ بات معلوم ہوگئی تو کہتے ہیں اور ہم پہلے بھی کہد چکے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں پر

یہ چیز واجب کی ہے کہ وہ اپنی استطاعت کے مطابق تقویٰ اختیار کریں اور اصل تقویٰ اس چیز کی معرفت ہے جس سے تقویٰ اختیار کیا جائے اور پھر اس پڑمل کیا جائے۔ اس وجہ سے ہر بندہ پر
واجب ہے کہ وہ اس چیز کی معرفت حاصل کرنے میں اپنی پوری کوشش صرف کرے جس کے کہ وہ اس چیز کی معرفت حاصل کرنے میں اپنی پوری کوشش صرف کرے جس کے بعد اللہ تعالیٰ نے تھم دیا ہے اور جس کے کرنے سے رو کا ہے اس سے رک جائے ، اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی اطاعت لازم پکڑے اور جو چیز اس پرخفی رہ جائے اس میں وہ رسول اللہ مُن اللہ علیہ ہوئے کے علاوہ اپنے جیسے اور لوگوں ہی کی طرح ہے، کیونکہ رسول اللہ مُن اللہ علیہ ہوئے کے ناطے وہ اس علاوہ ہرخف پر آپ کی لائی ہوئی بعض چیز یں مختی رہ گئی ہیں اور اہل علم ہونے کے ناطے وہ اس کائیہ سے خارج نہیں ہو سکے در اصل اللہ تعالیٰ نے سی بھی شخص کوئی کی معرفت اور اس کی اجباع کا سلہ میں اس چیز کا مکلف نہیں بنایا جس کی اسے طاقت نہ ہو۔ (اعلام الموقعین : ۱۳۲۷)



#### تقلید کی تباہ کاریاں اور مسلمانوں پراس کے بُرے اثر ات

معزز بھائیو! تقلید کی تباہی اورامت پراس کے برے اثرات، اس تھوڑے سے وقت میں ہمارے بیان سے باہر ہیں، البتہ کچھ مخصوص کتب ہیں جن میں اس سلسلہ کی تفصیلات ہیں، جو شخص مزید معلومات حاصل کرنا چا ہتا ہوا سے ان کتب کی طرف مراجعت کرنا چا ہے۔ ان کتب میں یہ بیان کرنا مقصود رہا ہے کہ تقلید ہی واحد سبب ہے یا ( کم از کم ) وہ بہت سے اسباب میں سے بیان کرنا مقصود رہا ہے کہ تقلید ہی واحد سبب ہے یا ( کم از کم ) اتباع سے دور کردیا اور رجال سے سب سے براسب ہے جس نے مسلمانوں کو کتاب وسنت کی اتباع سے دور کردیا اور رجال مقلدین کو چھوڑ کرا نہی دونوں چیز وں سے تعصب پیدا کردیا ہے۔ میں نے سنا ہے کہ مقلدین کے تمام گروہوں نے تقلید کو ایسا واجی امراور قابل اتباع دین تضہرا دیا ہے جس سے خروج چوتی صدی ہجری کے بعد کسی بھی شخص کے لیے جائز نہیں اور اگر کوئی خروج کرتا ہے تو اسے مختلف صدی ہجری کے بعد کسی بھی شخص کے لیے جائز نہیں اور اگر کوئی خروج کرتا ہے تو اسے مختلف القاب سے یاد کیا جاتا ہے، اس پر چاروں طرف سے اندھا دھند یلغار کردی جاتی ہے اور جو چیزیں اس کے اندر نہیں ہیں، ان کے اتبام اس پر لگائے جاتے ہیں اور سے چیز ہر وہ شخص جانتا ہے۔ جس نے اس سلسلہ میں گھی ٹی فریقین کی بھی کتب دیکھی ہیں۔

علامہ ابن القیم رشالتہ نے'' اعلام الموقعین'' میں تہتر (۷۳) صحیح اور صرح احادیث کو بطور مثال پیش کیا ہے جنہیں مقلدین نے رد کر دیا ہے آپ نے ان احادیث پر تفصیلی بحث کی ہے جس میں مقلدین سے سنجیدہ ملمی مناقشہ کیا ہے، ابتداء میں عقائد کے سلسلہ کی رد کر دہ احادیث کی مثالیں ہیں، مثلاً مخلوقات یراللہ تعالی کاعلوا ورعرش یراس کا مستوی ہونا۔

اس کی تا کید مزید کے طور پریہ کہا جاسکتا ہے کہ شخ فلانی بڑائیں کی کتاب "ایسف اظ اللہ حمم" صاف ۱۹۹ میں ہے کہ علامہ محقق ابن دقیق العید بڑائیں نے ان مسائل کوایک ضخیم جلد کے اندر جمع کر دیا ہے جن میں ائمہ اربعہ کا انفرادی یا اجتماعی ند بہب صحیح حدیث کے خلاف ہے، اس کی ابتدا میں آپ فرماتے ہیں کہ "ان مسائل کو ائمہ مجتمدین کی طرف منسوب کرنا حرام ہے اور فقہاء مقلدین کے لیے ضروری ہے کہ دہ ان مسائل کے متعلق شخصی کریں تا کہ وہ ائمہ کرام کی طرف ان کی نبیت کرے ان پر بہتان ندلگائیں۔

آج تے مہذب مسلم نوجوان کا فریضہ

بھائیو! خاتمہ کلام یہ ہے کہ میں اپنی ان باتوں ہے آپ کواس بات پر آمادہ نہیں کرنا چاہتا کہ آپ سب مجتهد، ائمہ اور حقق وفقہاء بن جائیں، گو کہ یہ میر ہے اور آپ دونوں کے لیے خوشی کی چیز ہے کیونکہ یہ چیز عادة اس وجہ سے غیر ممکن ہے کہ اختصاصات مختلف ہوتے ہیں اور مخصصین کے ایک دوسرے کے ساتھ تعاون میں اختلاف ہوتا ہے۔ دراصل میں صرف دو چیز وں کے متعلق عرض کرنا چاہتا ہوں۔

اسساس چیز سے باخبررہے جو آئ بہت سے مہذب مسلمان نو جوانوں پرخفی ہے۔
دوسروں کوتو چھوڑ ہے بات ہے ہے کہ انہوں نے بعض اسلامیات پر لکھنے والے لوگوں مثلاً سید
قطب اور علامہ مودودی گئاتیا وغیرہ کی کتب اوران کی مساعی کے طفیل جس وقت بیمعلوم کیا
کہ تشریع کا حق صرف اور صرف اللہ تعالی کو ہے، اس میں کوئی انسان اس کا شریک ہے نہ کوئی
اور شکل ، تو ای کو انہوں نے '' عا کمیت صرف اللہ تعالی کے لیے ہے' کے ذریعہ بیان کیا ہے اور
اور شکل ، تو ای کو انہوں نے '' عا کمیت صرف اللہ تعالی کے لیے ہے' کے ذریعہ بیان کیا ہے اور
سیجیز تو اس کتاب کی ابتداء میں دی گئی کتاب و سنت کی نصوص میں صراحت کے ساتھ موجود ہے۔
سیجیز تو اس کتاب کی ابتداء میں جس مشارک کی نفی کی گئی ہے اس کی بابت اس میں پچھ فرق نہیں
میں کہتا ہوں کہ ٹھیک ای وقت ان نو جوانوں میں اکثر کو اس کے بعد خیال نہیں آتا کہ اللہ
تعالی کے مبدأ عاکمیت ہونے میں جس مشارک کی نفی کی گئی ہے اس کی بابت اس میں پچھ فرق نہیں
کہاللہ تعالی کو چھوڑ کر جس انسان کی پیروی کی گئی ہے وہ مسلمان ہواور جس نے اللہ تعالی کے کسی تھم
کے اند غلطی کی ہویا کا فر ہو جس نے اپنے آپ کو اللہ تعالی کے ساتھ شار کے بنالیا ہوخواہ وہ عالم ہویا
کہالی ، تو اس میں سے ہرایک اللہ تعالی کے مبدا عالمیت ہونے کے منافی ہے۔ اللہ تعالی کا شکر ہے
کہائی ، تو اس میں سے ہرایک اللہ تعالی کے مبدا عالی کا شکر ہے
کہائی ، تو اس میں سے ہرایک اللہ تعالی کے اللہ تعالی کو متنہ کرنا چاہتا تھا اور
اب میں آپ کو ای کی نصوحت کرتا ہوں ، کیونکہ نصوحت مومنوں کوفائدہ پہنچاتی ہے۔

میں نے نو جوانوں کو پوری جرائت اور قابل تعریف اسلامی غیرت کے ساتھ خطبہ دیتے سنا ہے جس میں وہ ثابت کرتے ہیں کہ حاکمیت صرف اللہ تعالیٰ کے لیے ہے اور اس کے لیے وہ غیر اسلامی حاکم نظاموں کو بطور مثال پیش کرتے ہیں، نیہ بڑی اچھی چیز ہے گوہم اس وقت تبدیلی لانے کی استطاعت نہیں رکھتے ، اور انہی حالات میں ہم میں سے بہت سے لوگوں کے دلوں میں لانے کی استطاعت نہیں رکھتے ، اور انہی حالات میں ہم میں سے بہت سے لوگوں کے دلوں میں ایک چنز مائی جاتی ہے جو مبد اُند کورکی نفی کرتی ہے، جب کہ اس کا بدلنا آسان ہے لیکن ہم

چنانچەاللەعزوجل فرماتا ب:

إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُو آ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ آنْ يَقُولُو السَّرِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ إِذَا دُعُو آ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ آنْ يَقُولُوا صَمِعْنَا وَاطْعُنَا وَاوْلِيْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ (النور ٥١)

ترجمہ مومنوں کو جب اللہ تعالی اور اس کے رسول کی طرف دعوت دی جائے تا کہ وہ ان کے درمیان فیصلہ کریں تو ان کی بات یہی ہونی جا ہیں ہم نے سن لیا اور مان لیا، یہی لوگ کا میاب ہونے والے ہیں۔

معزز بھائیو! آپ سب اپنے آپ پر لازم کرلیں کہ آپ ہراس صدیث پر ایمان رکھیں گے جو آپ کے بزد کی رسول اللہ مٹائیڈ سے ثابت ہوگی، وہ عقیدہ سے متعلق ہو، خواہ احکام سے، اور وہ آپ کے اس امام کا قول ہوجس کے مذہب پر آپ اپنے معاشرے کے رواج کے

#### ھر بھی ہے۔ اور کا ہو۔ مطابق پروان چڑھے یاان کے علاوہ ائمہ سلمین میں سے کی اور کا ہو۔

آپ کی ایسے قاعدہ کو بنیادنہیں بنا ئیں گے جے بعض ایسے لوگوں نے جو مجتہد بھی نہیں سے ،قیاسات اوراجتہا دات سے دفع کیا،اگراییا ہوا تویہ چیز اتباع سنت کے، استہ میں رکاوٹ بن جائے گی۔ بن جائے گی۔

آپ کسی بھی انسان کی ،خواہ وہ کیسا ہی بڑا اور بزرگ کیوں نہ ہو،تقلید نہ کریں ،ورنہ اس طرح رسول اللّٰد مَنْ الْفِیْمَ کے فرمان کو پالینے کے بعد اس پراپنے امام کے قول کو آپ ترجیج دے رہے ہول گے۔

اے مومنو! جب اللہ تعالی اور رسول تم کواس چیزی طرف بلائیں جو تمہیں زندگی بخشق ہے، تو تم ان کی باتیں تندواور جان لو کہ اللہ تعالی انسان کے اور اس کے دل کے درمیان گردش میں ہے اور ریجھی جان لو کہ تم سب اس کے پاس اسم کے جاؤگے۔ ماقٹ نا

